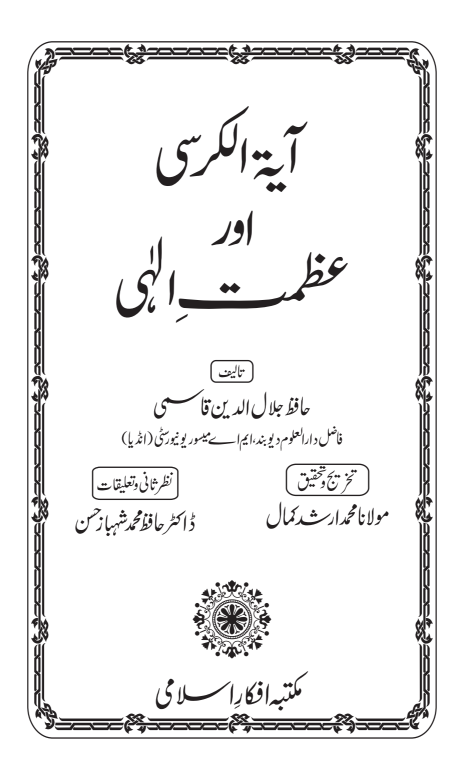




محتبا فكالإسلامي



#### جماح هوق تجق ناشر محفوظ ہیں

نام كتاب : آية الكرسي اورعظمت إلهي

مُولَف : حافظ جلال الدين قاسمي (ماليگاؤں، انڈيا) تخ يج و تحقيق : مولانا محمد ارشد كمال

نظر ثانی وتعلیقات : ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن

ضخامت : ۴۸ صفحات اشاعت (اول) : اپریل ۱۵-۲۹

مطبع کتبه اسلامیه پرنتنگ پریس، لا مور

ناشر : مكتبها فكاراسلامي



بالمقابل رحمان ماركيث غزني سرِّيث اردو بإزار لا ور پاكتان فون : 37232369 - 37244973 ىيىمنى سمت بىنك بالمقابل شيل پرُول پرپ كونوالى روۋ ، فيصل آبا د- پاكستان فون: 2641204 - 2631204

E-mail:maktabaislamiapk@gmail.com www.facebook.com/maktabaislamiapk





| 5  | تقذیم:الله تعالی کی عظمت اوراس کی قدرت کی نشانیاں (شهبازحسن). |     |
|----|---------------------------------------------------------------|-----|
| 13 | ا ية الكرسي                                                   | *** |
|    | آیة الکرسی کی فضیات                                           |     |
| 16 | آیة الکرسی کی افضلیت کا سبب                                   |     |
| 18 | آیة الکرسی کے دس مستقبل جملے                                  | **  |
| 19 | آية الكرسي كاپېلا جمله                                        |     |
| 22 | آیة الکری کا دوسرا جمله                                       | **  |
| 26 | آیة الکرسی کا تیسرا جمله                                      | **  |
| 28 | آية الكرسى كا چوتھا جمله                                      |     |
| 30 | آية الكرى كا پانچوال جمله                                     | **  |
| 32 | آية الكرسى كاحچيشا جمله                                       | *** |
| 34 | آیة الکرسی کا ساتوان جمله                                     | **  |
| 35 | آیة الکری کا آڅوال جمله                                       |     |

| 6  | تية الكرسي اورعظمت إلهي                | 12  |
|----|----------------------------------------|-----|
|    | 🕾 عرش وکرسی                            |     |
| 41 | ۰ آیة الکری کا نوال جمله               |     |
| 44 | ۰ آیة الکرسی کا دسوال جمله             | **  |
| 45 | 😁 علو، عظمت اور کبریائی میں فرق        |     |
| 46 | 😚 آیة الکرسی کے دس جملوں میں باہمی ربط |     |
| 51 | · مؤلف کی تحریری کاوشیں                | *** |
| 51 | ·                                      | **  |



تقسديم

# 

الله تعالیٰ ہی تمام مخلوقات کا خالق ہے۔ خالق ہی کا استحقاق ہے کہ اس کی عبادت کی جائے، جو خالق نہیں وہ معبود بھی نہیں ہوسکتا، اسی لیے قرآن مجید میں رب/ خالق کی عبادت کا حکم دیا گیاہے، چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَاكَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَ الَّذِينَ مِنَ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ ﴿ النَّذِينَ مِنَ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ الْكَبْلَاءِ تَتَقُوْنَ ﴿ النَّذِينَ مِنَ السَّمَاءِ مِنَاءً ﴿ النَّهُ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَ الشَّمَرِتِ رِزْقًا لَّكُمْ ۚ فَلَا تَجْعَلُوا لِللهِ اَنْدَادًا وَّ اَنْتُمْ مَا الشَّمَرُتِ رِزْقًا لَّكُمْ ۚ فَلَا تَجْعَلُوا لِللهِ اَنْدَادًا وَ اَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة: ٢/ ٢١، ٢٢)

"لوگو! اپنے رب کی عبادت کروجس نے شمصیں پیدا کیا اور ان لوگوں کو بھی جوتم سے پہلے تھے، تا کہ تم نی جاؤ۔جس نے تمھارے لیے زمین کو ایک بچھونا اور آسان کو ایک حجیت بنایا اور آسان سے بچھ پانی اتارا، پھر اس کے ساتھ کئ طرح کے پھل تمھاری روزی کے لیے پیدا کیے، پس اللہ کے لیے کسی قسم کے شریک نہ بناؤ، جب کہ تم جانتے ہو۔"

انسان الله کی قدرت وصنعت اور کاریگری کا شاہکار ہے، چنانچہ ارشادِ باری تعالی

ے:

﴿ يَالِيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرِّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيْمِ ﴾ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوْلَكَ فَعَدَلَكَ ﴾ فَعَدَلَكَ فَ الَّذِي عُلَقَكَ فَسَوْلَكَ فَعَدَلَكَ فَ الْأَنْفِطَارِ: ٢٨/٨ تا ٨)

"انسان! تجھے تیرے نہایت کرم والے رب کے متعلق کس چیز نے دھوکا دیا؟ وہ جس نے تھے پیدا کیا، پھر تھے درست کیا، پھر تھے برابر کیا۔ جس صورت میں بھی اس نے چاہا تھے جوڑ دیا۔"

انسانی تخلیق اور اس کے مختلف مظاہر کو اللہ تعالیٰ نے اپنی نشانیاں قرار دیا ہے، چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمِنْ الْمِتِهِ آنَ خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا آنَتُهُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ ۞ وَمِنْ الْمِتِهِ آنَ خَلَقَكُمْ مِّنْ آنُوا جَالِّتَسُكُنُوْ آلِيُهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَّةً الْمِيْةِ آنَ خَكَ لَكُمْ مِّنْ آنُوا جَالِّتَسُكُنُوْ آلِيَهُا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَّةً الْمِيْةِ آنَ فَي ذَلِكَ لَا لِيتِ لِقَوْمِ يَّتَفَكَّرُونَ ۞ وَمِنْ الْمِتِهِ خَلْقُ السَّلُوتِ وَ الْمُرْضِ وَاخْتِلَافُ ٱلْسِنَتِكُمْ وَ الْوَائِكُمُ اللَّهِ فَي ذَلِكَ لَا لِيتِ لِلْعَلِمِينَ ۞ وَمِنْ الْمَيْتِ لِلْعَلِمِينَ ۞ وَمِنْ الْمَيْتِ لِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ الْمُؤْمُ مِنْ فَضَلِهِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

''اوراس کی نشانیوں میں سے ہے کہ اس نے تصویر مٹی سے پیدا کیا، پھراچانک تم بشر ہو، جو پھیل رہے ہو۔ اور اس کی نشانیوں میں سے ہے کہ اس نے تمھارے لیے تھی سے بیویاں پیدا کیں، تاکہ تم ان کی طرف (جاکر) آ رام پاؤ اور اس نے تمھارے درمیان دوسی اور مہر بانی رکھ دی، بے شک اس میں ان پاؤ اور اس نے تمھارے درمیان دوسی اور مہر بانی رکھ دی، بے شک اس میں ان لوگوں کے لیے یقیناً بہت سی نشانیوں میں سے آ سانوں اور زمین کو پیدا کرنا اور تمھاری زبانوں اور تمھارے رگوں کا الگ الگ ہونا ہے۔ بے شک اس میں جانے والوں کے لیے یقینا بہت سی نشانیاں ہیں۔ اور اس کی نشانیوں میں سے تمھارا دن اور رات میں سونا اور تمھارا اس کے فضل سے (حصہ) تلاش کرنا ہے۔ بے شک اس میں ان لوگوں کے لیے یقینا بہت سی اس کے فضل سے (حصہ) تلاش کرنا ہے۔ بے شک اس میں ان لوگوں کے لیے یقینا بہت سی نشانیاں ہیں جو سنتے ہیں۔''

انسانی تخلیق کے علاوہ بھی بہت سی نشانیاں ہیں جوعظمتِ الہی پر دلالت کرتی ہیں،

چنانچہ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ وَمِنَ الْيَتِهِ يُرِيُكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَّ طَمَعًا وَّ يُكْرِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُهُي بِهِ الْأَرْضَ بَعُنَ مَوْتِهَا لَٰ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا لِتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ وَمِنْ الْيَتِهَ اَنُ الْأَرْضَ بَعُنَ مَوْتِهَا لَٰ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا لِتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ وَ مِنْ الْيَتِهَ اللَّهُ الْمُنْ اللَّرُضَ لَا كُلُّ لَلَهُ قَنِوْنَ ۞ وَ هُوَ الَّذِي تَعُوْجُونَ ۞ وَ هُوَ اللَّذِي تَخُرُجُونَ ۞ وَ لُكُ مَنْ فِي السَّلُوتِ وَ الْاَرْضِ لَا كُلُّ لَّهُ قَنِيْوُنَ ۞ وَ هُوَ اللَّذِي تَخُرُجُونَ ۞ وَ هُو اللَّذِي وَ اللَّذِي وَ اللَّذِي وَ الْمُنْ الْمُثَلُ الْاَعْلَى فِي السَّلُوتِ وَ الْمُرْضِ اللَّهُ الْمُثَلُ الْاَعْلَى فِي السَّلُوتِ وَ الْمُرْضِ وَ هُو الْعَزِيلُو الْمُحَلِيمُ ۞ ضَرَبَ لَكُمْ مَّ مَلَكُ اللَّهُ الْمُثَلُ الْمُعَلِيمُ لَا مِنْ الْمُعْلِيمِ وَ هُو الْعَزِيلُو الْمُحَلِيمُ مَّ مَلَكِ اللَّهُ اللْفُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللل

''اوراس کی نشانیوں میں سے ہے کہ وہ تصمیں خوف اور طمع کے لیے بجل دکھا تا ہے اور آسان سے پانی اتارتا ہے، پھر زمین کواس کے ساتھ اس کے مردہ ہونے کے بعد زندہ کر دیتا ہے۔ بے شک اس میں ان لوگوں کے لیے بقینا بہت سی نشانیاں ہیں جو سجھتے ہیں۔اور اس کی نشانیوں میں سے ہے کہ آسان اور زمین اس کے حکم سے قائم ہیں، پھر جب وہ شمعیں زمین سے ایک ہی دفعہ پکارے گاتو اس کے حکم سے قائم ہیں، پھر جب وہ شمعیں زمین سے ایک ہی دفعہ پکارے گاتو اچانک تم نکل آؤ گے۔اور آسانوں اور زمین میں جو بھی ہے اس کا ہے، سب اس کے فرماں بردار ہیں۔اور وہی ہے جو خلق کو پہلی بار پیدا کرتا ہے، پھر اسے دوبارہ پیدا کرے گا اور وہ اسے زیادہ آسان ہے اور آسانوں اور زمین میں سب سے اونجی شان اس کی ہے اور وہی سب پر غالب، کمال حکمت والا ہے۔ سب سے اونجی شان اس کی ہے اور وہی سب پر غالب، کمال حکمت والا ہے۔ اس نے تمھارے لیے خود تم تھی میں سے ایک مثال بیان کی ہے، کیا تمھارے لیے ان (غلاموں) میں سے جن کے مالک تمھارے دائیں ہاتھ ہیں، کوئی بھی اس رزق میں شریک ہیں جو ہم نے شمعیں دیا ہے کہ تم اس میں برابر ہو، ان

سے اس طرح ڈرتے ہوجس طرح تم اپنے آپ سے ڈرتے ہو۔ اسی طرح ہم ان لوگوں کے لیے کھول کرآیات بیان کرتے ہیں جو سیجھتے ہیں۔'' ایک اور مقام پرارشادِ ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ الْهُكُمْ اللَّهُ وَاحِنَّ فَ لَا اللَّهُ الاَّهُو الرَّحْنُ الرَّحِيْمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّلُوتِ وَ الْهُلُكِ الرَّحْنُ الرَّحِيْمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّلُوتِ وَ الْفُلُكِ الرَّفِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ الْكَرْضِ وَ الْفُلُكِ الرَّبِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَّاءٍ فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَ بَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَآبَةٍ " وَ تَصُرِيْفِ الرِّيْحِ وَالسَّحَابِ النُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْمُرْضِ لَا يَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ (البقرة: ٢/ ١٦٤ ـ ١٦٤)

''اور تمھارا معبود ایک ہی معبود ہے، اس کے سواکوئی معبود نہیں، بے حدر م والا، نہایت مہربان ہے۔ بے شک آ سانوں اور زمین کے پیداکر نے اور رات اور دن کے بدلنے میں اور ان کشتیوں میں جو سمندر میں وہ چیزیں لے کرچلتی ہیں جو لوگوں کو نفع دیتی ہیں اور اس پانی میں جو اللہ نے آ سان سے اتارا، پھر اس کے ساتھ زمین کو اس کی موت کے بعد زندہ کر دیا اور اس میں ہرفتم کے جانور پھیلا دیے اور ہواؤں کے بدلنے میں اور اس بادل میں جو آ سان وزمین کے درمیان مسخر کیا ہوا ہے، ان لوگوں کے لیے یقینا بہت سی نشانیاں ہیں جو سجھتے ہیں۔' مسخر کیا ہوا ہے، ان لوگوں کے لیے یقینا بہت سی نشانیاں ہیں جو سجھتے ہیں۔' اللہ تعالیٰ نے حیوانات میں بھی اپنی قدرت کی کئی نشانیاں رکھ دی ہیں۔ 
چنا نجہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً النَّسْقِيُكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَّ دَمِ لَّبَنَّا خَالِصًا سَآيِغًا لِلشَّرِبِيْنَ ۞ ﴾ (النحل: ٦٦/١٦)

"اور بلاشبهة تمهارے لیے چوپاؤں میں یقینا بڑی عبرت ہے، ہم ان چیزوں میں سے جو اِن کے پیٹوں میں ہیں، گوبر اور خون کے درمیان سے تمصیں خالص دودھ پلاتے ہیں، جوینے والوں کے لیے حلق سے آسانی سے اتر جانے والا ہے۔" شہد کی مکھی کے بارے میں ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ وَ ٱوْلَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ آنِ التَّخِذِئَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوْتًا وَّ مِنَ الشَّجَرِ وَمِتًا يَعْرِشُوْنَ ﴾ تُكُ زَبِّكِ ذُلُلًا لَا يَخُرُجُ يَعْرِشُوْنَ ﴾ تُكُ رُبِّكِ ذُلُلًا لَا يَخُرُجُ مِنَ كُلِّ الشَّهَرَتِ فَاسْلُكِيْ سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلًا لَا يَخُرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مَّخْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ فِيْهِ شِفَاءٌ لِّلنَّاسِ لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتَّ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مَّخْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ فِيْهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتَ اللَّاسِ لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتَ السَّالِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللللْلِلَّةُ الللَّهُ الللْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ الللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

''اورآپ کے رب نے شہد کی کمھی کی طرف وحی کی کہ کچھ بہاڑوں میں سے گھر ہر بنا اور کچھ درختوں میں سے اور کچھ اس میں سے جولوگ چھپر بناتے ہیں۔ پھر ہر فسم کے بھلوں سے کھا، پھر اپنے رب کے راستوں پر چل جومنخر کیے ہوئے ہیں۔ان کے پیٹوں سے پینے کی ایک چیز نکلتی ہے جس کے رنگ مختلف ہیں، اس میں لوگوں کے لیے ایک قسم کی شفا ہے۔ بلاشبہہ اس میں ان لوگوں کے لیے میں ان لوگوں کے لیے ایک قشم کی شفا ہے۔ بلاشبہہ اس میں ان لوگوں کے لیے ایک قشم کی شفا ہے۔ بلاشبہہ اس میں ان لوگوں کے لیے لیے ایک قشم کی شفا ہے۔ بلاشبہہ اس میں ان لوگوں کے لیے لیے ایک قشم کی شفا ہے۔ بلاشبہہ اس میں ان لوگوں کے لیے لیے ایک قسم کی شفا ہے۔ بلاشبہہ اس میں ان لوگوں کے لیے لیک نشانی ہے جوغور وفکر کرتے ہیں۔''

الله تعالیٰ کے سوا دیگر ہستیوں کو معبود بنانے والوں کو ظالم (مشرک) کہا گیا ہے، چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ خَكَ السَّلُوتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَ النَّى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِى اَنْ تَمِيْدَ بِكُمْرُ وَ بَتَ فَيْهَا مِنْ كُلِّ دَنِهَا مِنْ كُلِّ دَنَ فَيْهَا مِنْ كُلِّ دَنْ فَي فَيهَا مِنْ كُلِّ دَنْ فَي بَكَ فَي اللّهُ مَا السَّلَاءَ مَا اَ فَانْبُتُنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ دَنْ فَي كُلِّ دَنْ فَي كُلُ السَّلِ مُنْ اللّهِ فَارُونِي مَا ذَا خَلَقَ النَّذِيْنَ مِنْ دُونِهِ لَم بَلِ الظَّلِمُونَ فِي كَرِيْمِ فَي هُونِهُ لَكُونُ مَا ذَا خَلَقَ النَّذِيْنَ مِنْ دُونِهِ لَم بَلِ الظَّلِمُونَ فِي مَلْلِ مُّبِينِي مَنْ اللّهِ فَارُونِي مَا ذَا عَلَقَ النَّذِيْنَ مِنْ دُونِهُ لَا بَلِ الظَّلِمُونَ فِي مَلْلِ مُّبِينِي مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مَا مَا مَا مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مَا مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ

"اس نے آسانوں کوستونوں کے بغیر پیدا کیا، جنھیں تم دیکھتے ہواور زمین میں پہاڑ رکھ دیے، تاکہ وہ شخصیں ہلا نہ دے اور اس میں ہر طرح کے جانور پھیلا دیے اور اس میں ہر طرح کی عمدہ قسم اگائی۔ دیے اور ہم نے آسان سے پانی اتارا۔ پھر اس میں ہر طرح کی عمدہ قسم اگائی۔ یہ ہے اللہ کی مخلوق، تو تم مجھے دکھاؤ کہ ان لوگوں نے جو اس کے سواہیں کیا پیدا کیا ہے؟ بلکہ ظالم لوگ کھلی گراہی میں ہیں۔"

ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ نے اپنے اختیارات اور مخلوقات کی ہے بسی کو بیان کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ قُلُ اَرَءُ يُنَّدُهُ شُرُكَآءَ كُمُّ الَّذِينَ تَنْ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴿ اَرُوْنِي مَا ذَا خَلَقُوْا مِنَ الْدُوْنِ اللهِ ﴿ اَرُوْنِي مَا ذَا خَلَقُوْا مِنَ الْدُوْنِ اللهِ ﴿ اَلْدُوْنِ اللهِ كَاللهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّ

﴿ اللّٰهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِينَتُكُمْ ثُمَّ يُخِينِكُمْ ۖ هَلَ مِنْ شُكَءٍ لِمُ اللّٰهِ اللّٰذِيكُمْ مَّنَ شَكَءٍ ۖ سُبُحْنَهُ وَ تَعْلَىٰ عَبَّا شُرَكَا لِكُمْ مِّنَ شَكَءٍ ۚ سُبُحْنَهُ وَ تَعْلَىٰ عَبَّا يُشْرِكُونَ ۚ ﴾ (الروم:٣٠/ ٤٠)

''الله وہ ہے جس نے تعصیں پیدا کیا، پھر تعصیں رزق دیا، پھر تعصیں موت دے گا، پھر تعصیں زندہ کرے گا، کیا تعمارے شریکوں میں سے کوئی ہے جو اِن کا مول میں سے کچھ بھی کرے؟ وہ پاک ہے اور بہت بلند ہے اس سے جو وہ شریک کھیراتے ہیں۔''

جوخود مخلوق ہو وہ معبود کیوکر ہوسکتا ہے، چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ ٱللَّهُ رِكُونَ مَا لَا يَخُاتُ شَيْئًا وَّهُمُ يُخْلَقُونَ ﴾ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًاوَّ لَا ٱنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴿ ﴾ (الاعراف:٧/ ١٩١-١٩٢)

''کیا وہ آخیں شریک بناتے ہیں جوکوئی چیز پیدانہیں کرتے اور وہ خود پیدا کیے ۔ جاتے ہیں۔اور نہان کی کوئی مدد کر سکتے ہیں اور نہ خودا پنی مدد کرتے ہیں۔'

#### ایک اور مقام پرارشادِ باری تعالی ہے:

#### اسی طرح ایک اور مقام پر ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ الَّذِي لَكُ مُلُكُ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضِ وَ لَمْ يَتَّخِذُ وَلَمَّا وَ لَمْ يَكُنُ لَّكُ شَرِيْكُ فِي الْمُلُكِ وَ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَلَارَةُ تَقْرِيْرًا ۞ وَ اتَّخَذُوا مِنَ دُوْنِهَ الِهَةً لاَّ الْمُلُكِ وَ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَلَارَةُ تَقْرِيْرًا ۞ وَ اتَّخَذُوا مِنَ دُوْنِهَ الِهَةً لاَ يَخُلُقُونَ شَيْعًا وَ لا يَمْلِكُونَ لِانْفُسِهِمْ ضَرَّا وَ لا نَفْعًا وَ لا يَمْلِكُونَ لِانْفُسِهِمْ ضَرَّا وَ لا نَفْعًا وَ لا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَ لا خَلُوةً وَلا نَفْعًا وَ لا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَ لا خَلُوةً وَلا نَفْعًا وَ لا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَ لا خَلُوةً وَلا نَفْعًا وَ لا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلا حَلُولًا وَلا نَفْعًا وَ لا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلا مَنْ ١٩٠٤ مِنْ اللهِ قان ٢٥٠ لا عَلَيْ اللهُ قان ١٩٠٤ مُونَا وَ لا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلاَ مُونَا وَلا يَعْلَقُونَ مَوْتًا وَلا مَنْ اللهِ قان ١٩٠٤ مُونَا وَلا يَعْلَقُونَ مَوْتًا وَلا لَعْلَقُونَ مَوْتًا وَلا مَنْ اللهِ قان ١٩٠٤ مُونَا وَلا يَعْلَقُونَ مَوْتًا وَلا يَعْلَقُونَ مَوْتًا وَلا يَعْلَقُونَ مَوْتًا وَلا عَلَيْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ لَا لَهُ عَلْمُ لَا عَلَيْ لَا لَهُ مَنْ اللّهُ مَا عُنْ اللّهُ عَلَيْ لَكُونَ مَوْتًا وَلا عَلَيْ لَا لَعْلِيْ اللّهُ وَا عَلَوْلَ مِنْ مُونَا وَلِي لَا لَهُ عَلَيْكُونَ مَوْتًا وَلا عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُونَ مُولَا لَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَالْمُ قَالَ عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَيْكُونَ مُونَا وَلَا لَا عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَيْمُ مُونَا وَلا عَلَا عَلَا عَلَا لَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى مُولِكُونَ عَلَى اللّهُ عَلَى مُعْلِقًا وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَا عَا عَلَا عَا

''وہ ذات کہ اس کے لیے آسانوں اور زمین کی بادشاہی ہے اور اس نے نہ کوئی اولا دبنائی اور نہ بھی بادشاہی میں کوئی اس کا شریک رہا ہے اور اس نے ہر چیز کو پیدا کیا، پھر اس کا اندازہ مقرر کیا، پورا اندازہ -اور انھوں نے اس کے سواکئی اور معبود بنا لیے، جو کوئی چیز پیدا نہیں کرتے اور وہ خود پیدا کیے جاتے ہیں اور اپنے لیے نہ کسی نقصان کے مالک ہیں اور نہ نفع کے اور نہ کسی موت کے مالک ہیں اور نہ نفع کے اور نہ کسی موت کے مالک ہیں اور نہ نفع کے اور نہ کسی موت کے مالک ہیں اور نہ نفع کے اور نہ کسی موت کے مالک ہیں اور نہ نفع کے اور نہ کسی موت کے مالک ہیں اور نہ نہ نہ نہ کی کے اور نہ اٹھائے جانے کے۔''

الله تعالیٰ کے سواکسی کوایک مکھی پیدا کرنے پر بھی قدرت نہیں ہے وہ معبود کس طرح ہو سکتے ہیں، چنا نچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَاكِنُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَاسْتَمِعُوا لَكُ اللَّالِيُ الَّذِيْنَ تَدُعُونَ مِنَ دُوْنِ اللَّهِ كُنْ يَّخُلُقُوا ذُبَابًا وَ كُو اجْتَمَعُوا لَكُ اللَّوَ اِنْ يَسْلُبُهُمُ النُّابَابُ شَيْئًا لَّا يَسْتَنُقِذُوهُ مِنْهُ الصَّعْفَ الطَّالِبُ وَ الْمَطْلُوبُ ۞ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدُرِهِ اللَّهَ عَنْ إِنَّ اللهَ لَقُويٌّ عَزِيْزٌ ﴿ ﴾ (الحج:٢٢/٧٣\_٧٤)

"الله كسوا بكارت موال بيان كى گئى ہے، سواسے غور سے سنو! بے شك وہ لوگ جنھيں تم الله كسوا بكارت ہو، ہر گز ايك مكھى بيدا نہيں كريں گے، خواہ وہ اس كے ليے جع ہوجائيں اور اگر مكھى ان سے كوئى چيز چھين لے وہ اسے اس سے چھڑا نہ يائيں گے۔ كمزور ہے مانگنے والا اور وہ بھى جس سے مانگا گيا۔ انھوں نے الله كى قدر نہيں كى جواس كى قدر كاحق تھا۔ بے شك الله يقينا بہت قوت والا ہے، سب يرغالب ہے۔"

اسی غالب اور عظیم ہستی کی عظمت آیۃ الکرسی میں بیان کی گئی ہے۔خطباء اور واعظین کے لیے تعلیقات میں بہت سی آیات کا حوالہ دے دیا گیا ہے تاکہ بیان کرنے اور تقریر کرنے میں سہولت رہے۔

مجھے اُمید ہے علماء، طلباء اور دیگرعوام وخواص اس کتاب کو پڑھ کر استفادہ کر کے محتر م حافظ حلال الدین القاسمی ﷺ کے حق میں ضرور دعائے خیر کریں گے۔

الله تعالی اس کتاب کے مؤلف اور جملہ معاونین کی حسنات کوقبول کرے۔ آمین ڈاکٹر عافظ محمد شہباز حسن



#### ایة الکرسی

 'اللہ ہی معبود ہے اس کے سواکوئی معبود نہیں وہ زندہ ہے جو قائم ہے اور سب کا قائم رکھنے والا ہے، اسے اونکھ لاحق ہوتی ہے نہ نیند، جو پچھ آ سانوں اور زمین میں ہے سب اسی کی ملکیت ہے، کون ہے جو اُس کے حضور اس کی اجازت کے بغیر کسی کی سفارش کر سکے ۔ وہ جانتا ہے جو پچھ ان کے آگے اور جو پچھ ان کے بیچھے ہے، اور وہ اس کی معلومات میں سے کسی چیز کا بھی احاطہ نہیں کر سکتے مگر جو وہ چاہے، اس کی کرسی آ سانوں اور زمین سب کو حاوی ہے اور ان کی حفاظت اس پر ذرا بھی گرال نہیں اور وہ بلند اور عظیم ہے۔'



## آیة الکرسی کی فضیلت

یہ آیت آیۃ الکرسی کے نام سے مشہور ہے۔ یہ بڑی عظمت والی آیت ہے۔ حضرت ابی بن کعب رہا تی علیہ سب سے زیادہ ابی بن کعب رہا تی سب سے زیادہ عظمت والی آیت کون سی ہے؟ تو انھوں نے جواب دیا کہ اللہ اور اس کے رسول ہی کواس کا زیادہ علم ہے۔ آپ نے پھریہی سوال کیا، بار بار کے سوالات پر انھوں نے جواب دیا کہ آیۃ یہ الکرسی تو اللہ کے رسول مٹالیا تی نے فرمایا:

ابومنذر! الله آپ کے لیے آپ کاعلم مبارک کرے۔ 🅶

صیح بخاری میں کتاب فضائل القرآن اور کتاب الوکالة اور بدء الخلق کے بیان میں حضرت ابوہریرہ ڈٹائیڈ سے مروی ایک روایت میں وہ فرماتے ہیں:

میں زکوۃ رمضان کے مال پر پہرہ دے رہا تھا کہ شیطان آیا اور مال کوسمیٹ سمیٹ کر اپنی چادر میں جمع کرنے لگا۔ تیسری مرتبہ اس نے بتلایا کہ اگر تو رات کو بستر پر جاکر اس آیت کو پڑھ لے گا تو اللہ کی طرف سے تجھ پر ایک حفاظت کرنے والا مقرر ہوگا اور صبح تک شیطان تیرے قریب بھی نہ آسکے گا۔ 6

متدرک حاکم میں ہے کہ رسول اللہ عَلَیْمَ نِیْمَ نے فرما یا کہ سورۃ البقرۃ میں ایک آیت ہے جو قرآن کی تمام آیتوں کی سردار ہے، جس گھر میں وہ پڑھی جائے وہاں سے شیطان بھاگ

- صحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب فضل سورة الكهف واية الكرسي، رقم: ٨١٠ـ
- ② صحیح بخاری، الوکالة، باب اذا وکل رجلا..... رقم: ۲۳۱۱، بدء الخلق، باب صفة ابلیس، رقم: ۳۲۷۵، فضائل القرأن، باب فضل سورة البقرة، رقم: ۵۰۱۰\_

جاتا ہے، وہ آیت آیۃ الکرسی ہے۔

ایک حدیث ہے کہ اللہ کے اسم اعظم کے ذریعے جو دعا اللہ سے مانگی جائے وہ مقبول ہوتی ہے اور اسم اعظم تین سورتوں میں ہے سورہ بقرہ، سورہ آل عمران، سورہ طہ۔ 🏵

ہشام بن عمار خطیب دمشق فرماتے ہیں کہ سورۃ البقرۃ کی آیت آیۃ الکری ہے اور العمرٰ ن کی پہلی آیت ہے اور طٰہ کی ﴿ وَ عَنَتِ الْوُجُوٰهُ لِلْهِیِّ الْقَیُّوْمِ ﴾ ہے۔ ۞ آیۃ الکرسی کی افضلیت کا سبب

اب بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ آیۃ الکرسی تمام آیات سے افضل کیوں ہے اور اس آیت میں الیسی کون سی زبردست قوت چھپی ہوئی ہے جس کی وجہ سے اس کے پڑھنے والے پر میرکش شیاطین کا بس نہیں چاتا؟

جواب یہ ہے کہ اس آیت میں اللہ تعالیٰ کی توحید خالص اور اس کی مکمل معرفت اس

• حاکم، ۱/٥٦٠ شيخ الباني نے است ضعیف کہا ہے۔ ویکھے: السلسلة الضعیفة، رقم: ۱۳٤٨ ـ اس کی سند میں حکیم بن جبیرضعیف عند الجمہور ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول مُن اللہ فی اللہ عنور مایا کہ جو شخص ہر فرض نماز کے بعد آیہ الکری پڑھے اسے جنت میں داخلے سے سوائے موت کے کوئی اور چیز نہیں روکے گی۔ (عمل الیوم و اللیلة از امام نسائی:۱۸۳) سلسلة الاحادیث الصحیحة:۹۷۲ حافظ ابن کثیر اور علامہ ناصرالدین البانی مُن اللہ نے اس حدیث کو می کہا ہے۔)

2 ابن ماجة، الدعاء، باب اسم الله الاعظم، رقم: ٣٨٥٦\_

اسے حافظ ابن کثیر نے اپنی تفسیر میں ابن مردویہ کے حوالے سے ذکر کیا ہے اور طحاوی نے شرح مشکل الآثار میں ابو حفص عمر و بن ابی سلمہ الدمشقی کے حوالے سے اس طرح کی بات نقل کی ہے۔ ۱۷۷ ، رقم: ۱۷۷۔

نوف: ..... سورة ال عمر ن ك اس مقام پر بهى اَلْحَيُّ الْقَيُّوْمُ كَ الفاظ آئ بين ارتادِ بارى تعالى ہے: ﴿ الله كَا الله

انداز سے پیش کی گئی ہے کہ اس کی نظیر کسی دوسری آیت میں نہیں ملتی اور مسلہ تو حید کی اہمیت اور عظمت ِ شان کا عالم یہ ہے کہ دنیا میں مبعوث کیے جانے والے تمام رسولوں کو یہی حکم دیا گیا کہ وہ انسانیت کے سامنے سب سے پہلا درس تو حید خالص کا رکھیں۔ تو حید خالص کی اہمیت و عظمت کا اندازہ اس حدیث سے بھی ہوتا ہے جو بخاری ومسلم میں حضرت معاذین جبل ڈاٹٹؤ سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں ایک دن نبی طانی کے پیچھے ایک گدھے پر سوار تھا، آپ طانی نے فرمایا:

''معاذ! آپ کومعلوم ہے کہ اللہ کا بندوں پر کیاحق ہے اور بندوں کا اللہ پر کیاحق ہے؟ میں نے عرض کیا: اللہ اور اس کے رسول اس بارے میں زیادہ جانتے ہیں۔

آپ نے فرمایا: اللہ کا بندوں پر حق میہ ہے کہ صرف اس کی عبادت کریں اور کسی کو اس کا شریک نہ کریں اور بندوں کا حق اللہ پر میہ ہے کہ جوکوئی بھی شرک نہ کرے اسے عذاب نہ دے۔ میں نے کہا: آپ فرمائیں تو میں لوگوں کو اس کی خوشنجری دوں؟ آپ نے فرمایا: نہیں، ایسا نہ ہو کہ وہ اس پر بھروسہ کرلیں۔ •

ال حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ تو حید خالص میں وہ طاقت وقوت موجود ہے جوموحد کو عذابِ جہنم سے بچاسکتی ہے اور جو چیز آئی قوت والی ہے کہ عذابِ دوزخ جیسی خوف ناک چیز سے محفوظ کردیتی ہے تو جنی اور انسانی سرکش شیاطین کے شرسے بچانا اس کے لیے کیا مشکل ہے!



· 1945年 - 194

• بخارى، الجهاد، باب اسم الفرس والحمار، رقم: ٢٨٥٦؛ مسلم، رقم: ٣٠ـ

آیۃ الکرسی کے دس مستقبل جملے

## آیة الکرسی کا پہلا جملہ

#### ﴿ لِآلِكُ إِلَّهُ إِلَّاهُو ﴾ ''اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔''•

🛭 قرآن مجید میں اللہ تعالی کی الوہیت کا اعلان بہت سے مقامات برکیا گیا ہے، چند مقامات ملاحظہ کریں: ا: ﴿ وَ الْهُكُمْ اللَّهُ وَاحِدٌ \* لاَ اللَّهُ إِلاَّ هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيْمُ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢/ ١٦٣)

r: ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُهُ فِي الْأَرْضَامِ كَيْفَ يَشَآءً ۖ لِآ اللَّهِ إِلَّا هُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞ ﴾ (ال عمرن:٣٠) ٣: ﴿ شَهِدَاللَّهُ أَنَّهُ لِآ إِلَهُ إِلَّا هُو لَا الْمَلْلِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَالِبَنَّا بِالْقَسْطِ لِآ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيْمُ ﴿ ﴾ (ال عمر ن:٣/ ١٨)

م: ﴿ الَّذِي لَكُ مُلُكُ السَّلِيٰتِ وَالْأَرْضِ ۗ لِإَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ يُعْنِي وَيُعِينُ صُ ﴾ (الاعراف:٧/ ١٥٨) 3: ﴿ وَإِنْ تَوَلُّواْ فَقُلْ حَسْبِي اللَّهُ ۚ لَا اِلْهَ الاَّهُو ۚ عَلَيْهِ تَوكَّلْتُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ٥٠ (التوبة: ١٢٩/٩) ٧: ﴿ وَلاَ تَكُعُ مَعَ إِللَّهِ إِلْمَا أَخَرُ مِ لِإَ إِلَهَ إِلَّا هُو قَتْ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَلا لا لَوُ الْحُكُمُ وَ إِلَيْهِ تُرْجِعُونَ ﴿ ﴾ (القصص: ٢٨ /٨٨) نيز ديكھے أل عمر ن: ٢؛ النساء: ٨٨؛ الانعام: ٢٠١٠ ١٠؛ التوبة: ١٣١؛ هود: ١٦) الرعد: • ٣٠؛ طٰہ: ٩٨،٨؛ القصص: ٤٠؛ فاطر: ٣- حقیقی معبود کے مزید تعارف کے لیے دیکھیے الانعام: ١٦٢\_ ١٦٣؛ انتمل : ۲۰- ۱۲۲؛ الحشر ۲۲-۲۲ التحيات لله و الصلوات و الطبيبات مين بهي تمام قتم كي عادات كوالله

خودی کا سر نہاں لا اِلٰهَ اِللَّا اللهُ خودی ہے تی فال لا اِلٰهَ اِللَّا اللهُ یہ دور اپنے براہیم کی تلاش میں ہے صنم کدہ ہے جہاں لا اِلٰهَ اللهُ اللهُ كيا ہے تو نے متاع غرور كا سودا فريب سود و زياں لآ إِلَٰهَ إِلاَّ اللَّهُ يه مال و دولت دنيا، يه رشته و پيوند بتان وہم و گماں لآ إِلَٰهَ إِلاَّ اللَّهُ يه نغمه فصل كل و لاله كا نہيں بابند بہار ہو كه خزاں لآ إِلٰهَ إِلَّا اللهُ مجھے ہے تھم اذاں لا اِلٰهَ إِلَّا اللهُ

تعالی کے لیے خاص کیا گیا ہے۔علامہ اقبال کہتے ہیں اگرچہ بت ہیں جماعت کی آستیوں میں

لفظ الله كا ماده الله مهاره سے جوالفاظ لغت مين آئے بين ان كى تفصيل بيہ:

"اَلِهُ الرَّ جُلُ إِذَا تَحَيَّرَ الِهْتُ اللّٰ فُلَانِ اَىْ سَكَنْتُ اللّٰهِ اللَّ جُلُ اللهِ الرَّجُلُ اللهِ فَاللهُ عَيْرُهُ وَاللّهِ الرَّجُلُ اللّٰهِ الرَّجُلُ اللهِ الرَّجُلُ اللهُ الرَّجُلُ اِنَهُ الرَّجُلُ اِنَهُ الرَّجُلُ اِنَهُ الرَّجُلُ اِنَهُ اللَّهُ عَيْرُهُ وَاللّٰهُ اللهُ الل

''حیران وسرگشتہ ہوااس کی پناہ میں جاکر میں نے سکون حاصل کیا۔ آدمی کسی مصیبت یا تکلیف کے نزول سے خوفز دہ ہو اور کسی دوسرے نے اسے پناہ دی۔ آدمی نے دوسرے کی طرف شدتِ شوق کی وجہ سے توجہ کی۔ اونٹی کا بچہ جواس سے بچھڑ گیا تھا مال کو پاتے ہی اس سے چھٹ گیا۔ پوشیدہ ہوا، مستور ہوا نیز بلند ہوا۔'

ان تمام معانی مصدریہ پرغور کرنے سے معلوم کیا جاسکتا ہے کہ اُلَهُ یَالُهُ اِلْهَةً کے معنی عبادت (پرستش) اور اللہ کے معنی معبود کس مناسبت سے پیدا ہوئے۔

انسان کے ذہن میں عبادت کے لیے اولین تحریک اپنی حاجتمندی سے پیدا ہوتی ہے، وہ کسی کی عبادت کا خیال تک نہیں کرسکتا جب تک اسے بید گمان نہ ہو کہ وہ اس کی حاجتیں پوری کرسکتا ہے، خطرات اور مصائب میں اسے پناہ دے سکتا ہے، اضطراب کی حالت میں اسے سکون بخش سکتا ہے۔

پھریہ بات کہ آ دمی کسی کو حاجت رواسمجھے اس تصور کے ساتھ لازم وملزوم کا تعلق رکھتی ہے کہ وہ اسے اپنے سے بالاتر سمجھے، نہ صرف مرتبے کے اعتبار سے اس کی برتری تسلیم کرے بلکہ طاقت اور زور کے اعتبار سے بھی اس کی بالاد سی کا قائل ہو۔

پھر یہ بھی حقیقت ہے کہ سلسلۂ اسباب وعلل کے تحت جن چیزوں سے بالعموم انسان کی ضروریات پوری ہوتی ہیں اور جن کی حاجت روائی کا ساراعمل انسان کی آئکھوں کے سامنے یا اس کے حدودعلم کے اندر واقع ہوتا ہے ان کے متعلق پرستش کا کوئی جذبہ اس میں پیدانہیں

ہوتا مثلاً مجھے خرج کے لیے روپے کی ضرورت ہوتی ہے، میں جاکر ایک شخص سے نوکری یا مزدوری کی درخواست کرتا ہوں، وہ میری درخواست کو قبول کر کے مجھے کوئی کام دیتا ہے اور اس کام کا معاوضہ مجھے دے دیتا ہے۔ بیساراعمل چونکہ میرے حواس اورعلم کے دائرے میں پیش آیا ہے اور میں جانتا ہوں کہ اس نے میری بیہ حاجت کس طرح پوری کی ہے اس لیے میرے ذہن میں اس کے لائق پرستش ہونے کا وہم بھی نہیں گزرتا۔ پرستش کا تصور میرے ذہن میں صرف اس حالت میں پیدا ہوسکتا ہے جب کسی کی شخصیت یا اس کی طاقت یا اس کی حاجت روائی واثر اندازی کی کیفیت پر راز کا پردہ پڑا ہوا ہو، اس لیے معبود کے معنی میں وہ حاجت روائی واثر اندازی کی کیفیت پر راز کا پردہ پڑا ہوا ہو، اس لیے معبود کے معنی میں وہ لفظ اختیار کیا گیا جس میں رفعت کے ساتھ پوشیدگی اور چرانی وسر شنگی کا مفہوم بھی شامل ہے۔ پھر جس کے متعلق بھی انسان بیہ گمان رکھتا ہو کہ وہ احتیاج کی حالت میں حاجت روائی کرسکتا ہے، خطرات میں پناہ دیے سکتا ہے۔ اضطراب میں سکون بخش سکتا ہے اس کی طرف کرسکتا ہے، خطرات میں پناہ دیے سکتا ہے۔ اضطراب میں سکون بخش سکتا ہے اس کی طرف انسان کا اشتیاق کے ساتھ تو جہ کرنا ایک امرنا گزیر ہے۔

پس معلوم ہوا کہ معبود کے لیے إلله کا لفظ جن تصورات کی بنا پر بولا گیا وہ یہ ہیں:

حاجت روائی، پناہ دہندگی، سکون بخشی، بالاتری و بالادسی، ان اختیارات اور ان طاقتوں کا مالک ہونا جن کی وجہ سے بیتوقع کی جائے کہ معبود قاضی الحاجات (ضرورتوں کو پوری کرنے والا) پناہ دہندہ ہوسکتا ہے۔ اس کی ہستی کا پُراسرار ہونا یا منظر عام پر نہ ہونا انسان کا اس کی طرف مشتاق ہونا۔ (الاساء الحسٰی)



## آیة الکرسی کا دوسرا جمله

#### ﴿ ٱلْحَيُّ الْقَيْوُمُ ﴾

1 تمام مخلوقات موت سے ہمکنار ہوکررہیں گی،نیک وبد ہرکوئی موت کا پیالہ پی کررہے گا،جی کہ اللہ تعالی کے محبوب بندے بھی موت سے مشتلیٰ نہیں ہیں، اسی لیے اللہ تعالی نے قرآن مجید میں اپنے بعض پیغیبروں کی وفات کا تذکرہ کیا ہے، اس دنیا میں ہمیشہ رہنے کے لیے کوئی بھی آب حیات پی کرنہیں آیا، اللہ تعالی کے ارشادات ملاحظہ کیجے:

ا: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يُدُولُكُمُ الْمَوْتُ وَ كُو كُنْ تُكْدُرُ فِي بُونُونِ مُشَيّدَةٍ اللهِ (النساء: ٤/ ٧٧) "تم جهال كهين بهي بو گيموت مصيل يا لے گي، خواه تم مضبوط قلعول ميں ہو۔"

٢: ﴿ قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِلَّهُ مُلْقِيْكُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إلى غلِيمِ الْغَيْبِ وَ الشَّهَا كَوَ ﴾ (الجمعة: ٢٢ ﴿ قُلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

٣: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآ إِقَاقُ الْهُوْتِ لَ وَإِنَّهَا تُوفَوْنَ الْجُوْرَكُمْ يَوْمَ الْقِيمَةِ لَ ﴿ (ال عمر ن ٣٠) '' هر جان موت كو چَكِف والى بِ اور تعمين تمهار اجر قيامت كه دن بى پورے دیے جائيں گے۔''

م: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَ آبِقَةُ ٱلْهُوْتِ قُنْ ثُمَّرَ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ ﴿ العنكبوت: ٢٩ / ٥٧ )'' هر جان موت كو چَصنے والى ہے، پُرتم ہمارى ہى طرف لوٹائے جاؤگ۔''

۵: ﴿ وَ مَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّنْ تَبْلِكَ الْخُلْدَ الْخُلْدَ الْخُلِدُ وَنَ ۞ كُلُّ نَفْسِ ذَا إِنَّهَ أُ الْهُوْتِ ۗ وَ نَهْ لُوْكُمْ وَ الْخُلِدُ وَنَ ۞ كُلُّ نَفْسِ ذَا إِنَّهَ أُ الْهُوْتِ ۗ وَ نَهْ لُوْكُمْ إِلْكُنَا لِيُمْعُوْنَ ۞ ﴾ (الانبياء: ۲۱/ ۳۵ـ ۳۵) '' اور ہم نے آپ سے پہلے کس بشرک لِینَّمْ قَدِ وَ الْخَلْدِ وَالْمَائِنَةُ وَ الْكُنْ اللهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰ اللّٰهُ عَلَى اللّٰ اللّٰ

الْقَيْدُورُ مبالغه كا وزن ہے، اس كا مطلب ہے اپنے بل بوتے پر آپ قائم اور دوسرول

ے اور ہم صحصی برائی اور بھلائی میں مبتلا کرتے ہیں، آزمانے کے لیے اور تم ہماری ہی طرف لوٹائے حاؤ گے۔''

٢: ﴿ إِنَّكَ مَيَّتٌ وَّ إِنَّهُمْ مَّيِّتُونَ ٥ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِلِهَةِ عِنْكَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ۞ ﴾ (الزمر:٣٩ -٣١) " بشک (اے نبی) آپ بھی فوت ہونے والے ہیں اور بے شک وہ بھی مرنے والے ہیں۔ پھر بے شک تم قیامت کے دن اپنے رب نے باس جھگڑو گے۔''

 ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى مُوْتِهَ إِلَّا دَابَّةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَاتَةٌ ﴾ (سبأ: ٣٤/ ١٤) ' ' پھر جب ہم نے آپ (سلیمان علیہ السلام) برموت کا فیصلہ کیا تو انھیں آپ کی موت کا پتانہیں دیا مگرزمین کے کیڑے(دیمک) نے جوآپ کی لاکھی کھا تارہا۔''

٨: ﴿ أَمْرِ كُنْتُمُ شُهَدَا آءَ إِذْ حَضَر يَعْقُونَ الْهَوْتُ الْهَوْتُ الْبَائِيهِ مَا تَعْدُلُونَ مِنْ بَعْدِينُ } (البقرة: ٢/ ١٣٣) '' پاتم موجود تھے جب یعقوب کوموت پیش آئی، جب انھول نے اپنے بیٹوں سے کہا: میرے بعد کس چیز کی عیادت کرو گے؟''

 وَ لَقَانُ جَاءَكُمُ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبِيّنٰتِ فَهَا زِلْتُمْ فِي شَافِيّ مِيّاً جَاءَكُمْ بِهِ طَحَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَبْعَثَ اللهُ مِنْ يَعُون رَسُولًا ﴾ (المؤمن: ٤٠/ ٣٣) ''اور بلاشبهه يقينا اس سے بہلے تمھارے ماس پوسف واضح دلیلیں لے کرآئے توتم ان کے بارے میں شک ہی میں رہے، جو وہ تمھارے پاس لے کرآئے، یہاں تک کہ جب وہ فوت ہو گئے توتم نے کہا: اس کے بعد اللہ بھی کوئی رسول نہ جسمے گا!''

و: ﴿ تَوَفَّنِيْ مُسْلِمًا وَّ ٱلْحِقْنِي بِالطَّياحِيْنَ ۞ ﴾ (يوسف: ١٠١/ ١٠١) " مجھےمسلم ہونے کی حالت میں فوت کراور مجھے نک لوگوں کے ساتھ ملا دے۔''

''وہمتقلاً زندہ ہے، وہ از لی اور ابدی ہے،صفت حیات اس کی جزوذات ہے۔موت یا عدم حیات اس پر نہ پہلے بھی طاری ہوئی اور نہ آئندہ بھی طاری ہوسکتی ہے۔تو کیا کوئی ایسی قوم بھی ہوئی ہےجس نے اپنے معبود کی اس کھلی ہوئی اور موٹی صفت میں بھی شبہہ کیا ہو ..... ایک نہیں متعدد قوموں نے شک واشتباہ کیا۔ معنًی انکار تک اس صفت کا کیا ہے! بحر روم کے ساحل پر متعدد تومیں اس عقیدہ کی گزری ہیں کہ ہر سال فلال تاریخ پراُن کا خدا وفات یا جاتا ہے، اور دوسرے دن ازسرِ نو وجود میں آ جاتا ہے! چنانچہ ہرسال اس تاریخ کوخدا یا بعل کا پتلا بنا کرجلا یا جاتا تھا اور دوسری صبح اس کے جنم کی خوشی میں رنگ رلیاں شروع ہوجاتی تھیں ۔ ہندؤوں کے ہاں اوتاروں کا مرنا اور پھرجنم لینا اسی عقیدہ کی مثالیں ہیں.....اورخودمسیحیوں کا عقیدہ بجزاں کے کیا ہے کہ خدا پہلے تو انسانی شکل اختیار کر کے دنیا میں آتا ہے اور پھرصلیب پر جا کرموت ⇔ ⇔

کے قیام و بقا کا ذریعہ اور واسطہ ہو، وہ اپنے قیام اور بقاء میں غیر کا محتاج نہیں، اس کے علاوہ ہرایک اپنی پیدائش اور قیام و بقامیں ہر آن اس کا محتاج ہے۔ 🏚

⇔ قبول کرلیتا ہے۔" (تفییر ماجدی:۱۰۲)

ارشادِ نبوی ہے:اللہ ہمیشہ سے ہے اور اس سے پہلے کوئی چیز نہتھی۔ (بخاری:۲۱۸) اللہ موت سے پاک ہے جبکہ جن وانس کوموت آ جائے گی۔ (بخاری:۲۳۸۳؛مسلم:۲۷۱۷)

اکسکٹی کے بارے حاتی میں کہتے ہیں

وہی ایک ہے جس کو دائم بقا ہے جہاں کی وراثت اسی کو سزا ہے سوا اس کے انجام سب کا فنا ہے نہ کوئی رہے گا نہ رہا ہے مسافر یہاں ہیں فقیر اور غنی سب غلام اور آزاد ہیں رفتنی سب

10 اسلط میں مسیحوں کے بے سروپا عقیدے کے بارے میں مولانا عبدالما اجد دریابادی لکھتے ہیں: ان کا عقیدہ ہے کہ جس طرح بیٹا بغیر باپ کی شرکت و آمیزش کے خدانہیں اسی طرح باپ پر بھی بغیر بیٹے کوشریک کئے خدا کا اطلاق نہیں ہوسکتا۔ گویا جس طرح نعوذ باللہ سے ابن اللہ خدا کے مختاج ہیں اسی طرح خدا بھی اپنی خدا کی اطلاق نہیں ہوسکتا۔ گویا جس طرح نعوذ باللہ سے ابن اللہ خدا کے مختاج ہیں اسی طرح خدا بھی اپنی غقیدے خدا کی اثبات کر کے قرآن نے اسی سے تی عقیدے پر ضرب لگائی ہے۔ قیوم وہ ہے جو نہ صرف اپنی ذات سے قائم ہے بلکہ دوسروں کے بھی قیام کا سبب و باعث ہے اور سب کو سنجالے ہوئے ہے۔ اس کے سب مختاج ہیں وہ کسی کا مختاج نہیں۔ (تفیر ماجدی: ۱۰۷) قرآن مجید میں اید تعالیٰ کی صفتِ حیات کے ساتھ صفت قیومیت کا قرآن مجید میں اید تعالیٰ کی صفتِ حیات کے ساتھ صفت قیومیت کا تذکرہ ہوا ہے:

ا: ﴿ اللَّهِ ۚ أَللَّهُ لَا لِلْهَ اللَّهُ هُوَ الْعَتَى الْقَيُّومُ ﴿ ﴾ (أل عمر ن: ٣/ ٢-١) "اَلْمَ - الله (وه ہے كه) اس كے سوا كوئى معبود نہيں، زندہ ہے، ہر چيز كو قائم ركھنے والا ہے۔"

۲: ﴿ وَعَنَتِ الْوُجُودُ لِلْبِي الْقَيَّوْمِ اللهِ الْقَلَوْمِ اللهِ اللهِ عَنَتِ الْوُجُودُ لِلْبِي الْقَيَّوْمِ اللهِ (طله: ۲۰ / ۱۱۱) "اورسب چبرے اس زندہ رہنے والے، قائم رکھنے والے کے لیے جھک جائیں گے۔''

وسیع وعریض کا ئنات اور اس کی جمله مخلوقات کوقائم رکھنے والا اور تھامنے والا اللہ القیوم ہی ہے، چنا نچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

ا: ﴿ اَلَكُمْ تَرَ اَنَّ اللَّهُ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ وَ الْفُلُكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِالْمُرِمِ ۗ وَ يُمُسِكُ السَّمَاءَ اَنْ تَقَعَ عَلَى الْدُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْمِقِ عَلَى الْمُعْلِمِ عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْمِقِيلُ عَلَى الْمُعْمِي عَلَى الْمُعْمِقِيلُ عَلَى الْمُعْمِقِ عَلَى الْمُعْمِي عَلَى الْمُع

ہیں اور وہ آسان کو تھا ہے رکھتا ہے کہ زمین پر نہ گر پڑے مگر اس کے اذن ہے۔''

٢: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّاوْتِ وَالْأَرْضَ اَنْ تَزُولًا ۚ وَلَكِنْ زَالَتَآ إِنْ أَمْسَكُهُما مِنْ أَحَدٍ مِّنْ بَعُورِهِ ٢٥ ﴿ (فاطر: ٣٥/ ٤١) " بے شک اللہ ہی آ سانوں کو اور زمین کو تھا ہے رکھتا ہے، اس سے کہ وہ اپنی جگہ ہے ہٹیں اوریقیینااگر وہ ہٹ جائیں تو اس کے بعد کوئی ان دونوں کو نہیں تھاہے گا۔''

r: ﴿ أَوَ لَمْ يَرُوْا إِلَى الطَّايْرِ فَوْقَهُمْ صَفَّتِ وَ يَقْبِضَنُّ مَا يُنْسِكُهُنَّ إِلاَّ الرَّحْلُ ۖ ﴾ (الملك: ٦٧) "اوركيا انھوں نے اپنے اوپر پرندوں کو اس حال میں نہیں دیکھا کہ وہ پر پھیلائے ہوئے ہوتے ہیں اور بھی سکیٹر لیتے ہیں۔رحمٰن کے سواانھیں کوئی تھام نہیں رہا ہوتا۔''

## آية الكرسي كاتيسرا جمله

# ﴿ لَا تَانَّهُ لَهُ هِ سِنَةٌ وَ لَا نَوْمٌ ﴾ "اسے نہ اونگھ لاحق ہوتی ہے نہ نیند۔" سِنَةٌ کے معنی اونگھ اور نورم کے معنی نیند کے ہیں۔ •

الله تعالی او کھ اور نیند سے پاک ہے، اس لیے کہ جوسو جائے وہ معبود نہیں ہوسکتا، الله تعالی مخلوقات کو نیند لاحق کرتا ہے مگر خود اسے نیند تو در کنار او کھ بھی نہیں آتی، نیند کی موت سے بھی مما ثلت ومشابہت ہوتی ہے، شاید اس وجہ سے حی وقیوم کے تذکرے کے بعد نیند کا تذکرہ کیا گیا ہے، نیند کے بارے میں الله تعالی فرماتے ہیں:

ا: ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِبَاسًا وَّاللَّوْمَ سُبَاتًا وَّ جَعَلَ النَّهَا دَنْشُوْرًا ۞ ﴾ (الفرقان: ٢٥ /٤٧) ''اوروبى ہےجس نے تھارے لیے رات کولباس بنایا اور نیندکو آ رام اور دن کو اٹھ کھڑا ہونا بنایا۔''

۲: ﴿ وَمِنْ الِيِّهِ مَنَا مُكُدُّرُ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ (الروم: ٣٠) ''اوراس كي نشانيوں ميں سے تمھارا دن اور رات ميں سونا''

٣: ﴿ وَ جَعَلْنَا الْیَالُ لِبَاسًا ﴾ (النبأ ۱۰ / ۱۰) ''اورہم نے تمھاری نیندکو (باعث) آرام بنایا۔' ۴: ﴿ اللّٰهُ یَتُوفَی اَلٰا اُنْفُسُ حِیْنَ مَوْتِهَا وَ الَّتِی لَمُ تَکُتُ فِی مَنَامِها ﷺ اَلْہُوتَ وَ یُرْسِلُ الْاُفْتُرْی إِلَیٰ اَجَلِ مُسَمَّی اللهٔ اِنْ فِی اَلٰا لِایتِ لِقَوْمِ یَتَفَکّرُونَ ﴿ الزمر ٣٩ /٤٤) ''الله جانوں کو ان کی موت کے وقت قبض کرتا ہے اور ان کو بھی جو نہیں مریں ان کی نیند میں، پھر اسے روک لیتا ہے جس پر اس نے موت کا فیصلہ کیا اور دوسری کو ایک مقرر وقت تک بھیج ویتا ہے۔ بلاشہہ اس میں ان لوگوں کے لیے بقینا بہت می نشانیاں ہیں جوغور و فکر کرتے ہیں۔''

اسی طرح سورہ الکھف (آیات ۹-۲۲) میں اصحاب کہف کی نیند کا بھی ذکر کیا گیا ہے، جنھیں اٹھنے کے بعد معلوم نہیں تھا کہ وہ کتنی دیر تک سوئے رہے، اس دوران میں بدلنے والے حالات سے بھی وہ واقف نہیں متھے۔ نبی اکرم ﷺ اور صحابہ کرام شائش بھی ایک سفرسے واپسی پر راستے میں پڑاؤ کرتے ⇔ ⇔

我就是我们的

ہے ہیں ،سیدنا بلال بھائی کی ذمہ داری لگائی گئی کہ وہ سب کونماز کے وقت بیدار کردیں گے مگران کی بھی آئی سب لوگوں کی آئی اس وقت کھلی جب سورج طلوع ہو چکا تھا۔سونے کی حالت میں کسی کو بھی معلوم نہیں ہو سکا کہ فخر کا وقت گزر رہا ہے۔ مخلوقات کو نیند کی نعمت سے ہمکنار کرنے والا خود نیند سے پاک ہمائی کہ نیند معبود کے شایانِ شان نہیں ،مولانا عبدالماجد دریابادی لگھتے ہیں: جا بلی مذہبوں کے وہیتا نیند سے جھوم بھی جاتے ہیں اور سونے بھی لگتے ہیں اور اسی فقلت کی حالت میں ان سے طرح طرح کی فروگز اشتیں ہو جاتی ہیں۔ مسیحیوں اور یہود کا بھی یہی عقیدہ ہے کہ حق تعالی نے جب چھروز میں آسانوں اور نیان کو بنا ڈالا تو ساتویں دن اسے سستانے اور آرام لینے کی ضرورت پڑگئی۔اسلام کا خدا دائم ، بیدار ، ہمہ خبردار ، غفلت ،ستی اور تھکن سب سے ماوراء خدا ہے۔ (تفیر ماجدی) اللہ کے رسول ﷺ نے فرایا:اللہ نہیں سوتا اور نہ اس کے شایانِ شان ہے کہ وہ سوئے ، وہ میزان کو جھکا تا اور اٹھا تا ہے ، رات کا مرا یہ دن سے پہلے اور دن کا عمل دن سے پہلے اور دن کا عمل رات سے پہلے اس کے پاس پہنچا دیا جاتا ہے ، اس کا تجاب نور ہے ،اگر وہ اسے جو بیال کو ور ہٹا دے تو اس کے چہرے کے انوار وتجلیات سے مخلوق میں سے ہروہ چیز جمل کر را کھ ہو جائے جس پر اس کی نظر پڑے۔ (مسلم ، الایمان ،فی قولہ ﷺ: ان اللہ لاینام .... ح براس کی نظر پڑے۔ (مسلم ) الایمان ،فی قولہ ﷺ: ان اللہ لاینام .... ح براس کی نظر پڑے۔ (مسلم ) الایمان ،فی قولہ ﷺ: ان اللہ لاینام .... ح برا کے دراس کی نظر پڑے۔ (مسلم ) الایمان ،فی قولہ ﷺ: ان اللہ لاینام .... ح برات کا

## آية الكرسى كاچوتھا جمله

#### ﴿ لَكُ مَا فِي السَّهُوتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ ﴾ ''جو يجھ آسانوں اور زمين ميں ہے سب اس كا ہے۔''•

• آسانوں اور زمین کی ہر ہر چیز اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہے۔ لَهٔ میں لام ملکیت کا ہے۔ تمام اشیاء کا حقیقی ما لک اللہ تعالیٰ ہے، (لوگوں کو جو کچھاس نے عنایت کیا ہے وہ بہ طور امانت ہے، اس لیے وہ ان چیزوں کا استعال ما لک کی مرضی کے مطابق ہی کر سکتے ہیں، ورنہ مالک کی پہند اور اجازت کے بغیر ان چیزوں کا استعال خانت شار ہوگا۔) چند مزید قرآنی مقامت ملاحظہ کچھے:

7: ﴿ صِرَاطِ اللهِ الَّذِي لَكُ مَا فِي السَّهٰوِتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ اللهِ تَصِيدُ الْأُمُورُ ﴿ ﴾ (الشولى: ٤٠/ ٥٥) "اس الله كراسة كي طرف كه جو يحه آسانوں ميں ہے اور جو يجھ زمين ميں ہے اس كا ہے، من لو! تمام معاملات الله بى كي طرف لوٹية بيں۔ "

٣: ﴿ وَ بِلَّهِ مَا فِي السَّهٰوْتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ لا ﴾ (النجم: ٥٣ / ٣١) "اور جو يَجِه آسانوں ميں اور جو يَجه زمين ميں ہے الله بي كا ہے "

 $\gamma: ( \mathring{\delta} ) | اللّٰهُمَّ مٰلِك الْمُلُكِ الْمُلُكِ مَنْ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلُكَ مِمْنَ تَشَاءُ وَ تُونِلُّ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ اللّٰ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ا$ 

⇒ ہر ایک ایک مقرر وقت تک چل رہا ہے۔ یہی اللہ تمھارا پروردگار ہے، اس کی بادشاہی ہے اور جن کو تم اس کے سوا پکارتے ہو وہ کھجور کی تھلی کے ایک چھکنے کے مالک نہیں۔''

تاہم انسانوں کی نجی ملکت کو تسلیم کرنا قرآنی تعلیمات کے عین مطابق ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ آوَ کَمْ یَرُوْا اَنّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِّمّا عَبِلَتُ آیُویْنَا اَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا لَمِلُوْنَ ۞ وَ ذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَبِنْهَا کَوُوْنُهُمْ فَرَایا: ﴿ آوَ کَمْ یَرُوْا اَنّا خَلَقْنَا لَهُمْ فِینَهَا مَنَافِعُ وَ مَشَارِبُ اَلَّا اِنْعَامًا فَهُمْ لَهَا لَمُ اَلَٰهُ اَلَٰهِ اَلَٰهُ اللّٰهِ اللّٰلَّهُ مُنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلُلّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِي اللّٰهُ اللّٰلَّالِيلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰهُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰلِلّٰ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلَّالِيلَّاللّٰلِ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلّٰ اللّٰلَّالِلّٰلِللللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلَّلِمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلَّلْمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِللللّٰلِمُ اللّٰ

## آیة الکرسی کا پانچوال جمله

#### ﴿ مَنْ ذَاللَّذِي يَشُفَعُ عِنْكَ فَا إِلَّا بِإِذْ نِهِ ۗ ﴾ " كون ہے جواُس كے ہاں اس كى اجازت كے بغير سفارش كر سكے؟" •

• مسیحیوں کا عقیدہ ہے کہ ابن اللہ کی حیثیت شافع مطلق کی ہے۔ انسان کے قالب میں انہوں نے اس لیے توجنم لیا تھا کہ اپنی جان کا فدیہ سب گنہگاروں کی طرف سے دے کر اور سب کی طرف سے صلیب پر اینے خون کا چڑھاوا چڑھا کر قیامت میں شافع مطلق کی حیثیت سے ظاہر ونمودار ہوں اور ان کی شفاعت . کے حق میں نجات کا حکم قطعی رکھے گی۔ ہمارے ہاں کے عام واعظوں اور نعت گو شاعروں نے شفاعت مصطفوی پر حدید زیادہ زور دینا شروع کیا ہے، بہصاف مسحبت سے تاثر کا نتیجہ ہے۔ (تفسیر ماحدی: ۱۰۶) حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالٰی کی احازت کے بغیر کوئی کسی کی سفارش نہیں کر سکے گا، آیۃ الکری سے پہلے والی آیت میں ای لیے بیکہا گیا کہ قیامت کے کوئی شفاعت نہیں ہوگی ، چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ يَاكِيُّهَا الَّذِينَ امَنُوْٓا اَنْفِقُوا مِبَّا رَزُقْنَكُمْ مِّنْ قَبْلِ إِنْ يَّاٰتِيَ يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فنه وَلا خُلَّةٌ وَّ لا شَفَاعَةٌ ۗ وَالْكَفُرُونَ هُمُ الظُّلُونَ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢/ ٢٥٤) " لوكوجوايمان لائے موااس ميس سے خرج كروجو بم نے تحصيل ديا ہے، اس سے پہلے کہ وہ دن آئے جس میں نہ کوئی خرید وفروخت ہوگی اور نہ کوئی دوتی اور نہ کوئی سفارش اور کافرلوگ ہی ظالم ہیں۔'' کفار ومشرکین کے سفارش کرنے کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا، چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ فَهَا تَنْفَعُهُ مُر شَفَاعَةُ الشَّفِعِينِ ﴾ (المدثر: ٧٤ / ٤٨)" ليس أنصيس سفارش كرنے والول كي سفارش نْفَعْ نَهِيں دے گی۔'' ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِدِ كَظِيدِينَ أُمَا للظُّلِيدُنَ مِنْ جَدِيْهِ وَّلَا شَفِيْعِ لِّطَاعُ مِنْ ﴿ إِلْهُ وَمِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ ظالموں کا نہ کوئی دوست اور نہ کوئی سفارثی ہوگا جس کا کہنا مانا چائے۔'' البتہ اللہ تعالیٰ کے اذن سے امت محربه کے لیے سفارش ہوگا، چنانجہ امام طحاوی راش کھتے ہیں: والشفاعة التي ادخر ها لهم حق ''اس امت کے لیے آپ کی ذخیرہ کردہ شفاعت درست ہے۔'' اس کی شرح میں ڈاکٹر محمہ بن عبدالرحن خمیس لکھتے ہیں: رسول اللہ مَالَیْمَ جو شفاعت کریں گے اس کی کئی اقسام ہیں؛ان میں سے سب سے بڑی شفاعت وہ ہے جوآپ سب اہل محشر کے لیے کریں گے، یہاں تک کہ اللہ ان کے درمیان فیصلہ ⇔ ⇔

2.参索产生4.参索产生4.参索产生4.参索产生4.

⇔ كركاً، الله آب سفرمائ كا: .....اشفع تشفع ..... (بخارى، التوحيد، كلام الرب عزوجل، ح: ٧٥١٠؛ مسلم، الإيمان، ادنى اهل الجنة منزلة فيها، ح: ٣٢٦) "آب شفاعت كرس آپ کی شفاعت قبول کی جائے گی۔''پیشفاعت بلاشک وشہبہ ثابت ہے، بیراییاحق ہے جس میں ذرابھی خلاف ِ حقیقت بات نہیں، اس طرح آپ مالیا کی شفاعت ان لوگوں کے بارے میں ہوگی جن کی نیکیاں اور بدیاں برابر ہوں گی۔ ایک شفاعت وہ بھی ہے جو آپ اُن لوگوں کے لیے کریں گے جنھیں جہنم میں داخل کرنے کا حکم دیا جاچکا ہوگا، تاہم وہ اس میں داخل نہیں ہوں گے۔ آپ کی ایک شفاعت ان لوگوں کے لیے ہوگی جو جنت میں داخل ہوں گے تاہم آپ کی شفاعت سے ان کے استحقاق سے بڑھ کر اونجا درجہ عطا کیا جائے گا۔ آپ سَالیٰﷺ کی شفاعت ان لوگوں کے بارے میں بھی ہوگی جو بغیر حساب کے جنت میں داخل ہوں گے۔آپ کی شفاعت عذاب کے ستحق لوگوں سے عذاب ہلکا کرنے کے بارے میں بھی ہو گی۔ آپ کی شفاعت تمام مومنوں کے جنت میں داخلے کے لیے بھی ہوگی۔ آپ کی شفاعت آپ کی امت کے کبیرہ گناہوں کے مرتکب افراد کے لیے بھی ہوگی جنھیں جہنم سے نکالا جائے گا۔ شفاعت کی یہتمام انواع آپ مَالِينَا کے لیصیح احادیث سے ثابت ہیں۔البتہ سفارش صرف اللہ تعالٰی کی اجازت سے ہوگی،جیسا كەللەتغالى نے فرمایا: ﴿ قُلُ لِلّٰهِ الشَّفَاعَةُ جَبِيًّا ۖ ﴾ (الزمر: ٣٩ ٤٤)'' فرما دیجے! شفاعت ساري كي ساري الله ہی کے اختیار میں ہے۔' ﴿ وَ لاَ يَشْفَعُونَ لا إِلاَّ لِيَنِ ارْتَضَى ﴾ (الانبياء: ٢١ /٢٨) ''اور وہ سفارش نہیں كرتے مكراس كے ليے جسے وہ پيندكرے۔' ﴿ وَ لاَ تَنْفَعُ الشَّهَاعَةُ عِنْدَةَ الاَّلِيمَنُ إِذِنَ لَهُ اللهِ السّ ۲۳)''اور نہ سفارش ان کے ہاں نفع دیتی ہے مگرجس کے لیے وہ احازت دے۔'' تو ثابت ہوا کہ شفاعت درست اورحق ہے مگر بیصرف الله تعالی کی اجازت سے ہوگی۔

(شرح العقيدة الطحاوية الميسر، ترجمه ازراقم الحروف)

## آية الكرسى كالجيطا جمله

#### ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيْدِيْهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ ﴾

'' وہ جانتا ہے جو کچھان کے آگے ہے اور جو کچھان کے پیچھے ہے۔'' لینی اللہ کاعلم ماضی اور مستقبل زمان ومکان سب پر حاوی ہے۔ 🏵

الم اینی حاضر و غائب، محسوں و معقول، مدرک و غیر مدرک سب کا علم اُسے پُورا پُورا حاصل ہے۔۔۔۔۔نام یہاں آگے اور پیچھے صرف دو ہی ستوں کا لیا گیا ہے لیکن مراد جمیع جہات ہیں اور یہ کنایہ عربی زبان ہیں عام ہے۔۔۔۔۔ حق تعالیٰ کی صفت علم بھی کامل ہے۔ سعی و سفارش کا ایک موقع دنیا ہیں ہی بھی ہوتا ہے کہ جس حاکم یا ملک کے سامنے مقدمہ در پیش ہواس کا علم محیط و کامل نہیں اس لئے ضرورت ہے کہ خار جی ذرائع سے اس کے معلومات میں اضافہ کیا جائے اور اس کے علم کو کامل کر دیا جائے۔ یہاں یہ بتلا کر کہ اللہ کا علم خود ہی ہر خفی و جلی پر حاوی ہے۔ گویا یہ بتا دیا کہ اس کے علم پر کسی کے اضافہ کرنے اس کے آگے کسی کی خوبیاں بتلانے اُسے کسی نامعلوم شے پر آگاہ کرنے کوئی معنیٰ ہی نہیں۔ (تفیر ماجدی: ۱۰) ﴿ یَعْدَدُ مَا بَدِیْنَ اَیْدِیْہِہُ وَ وَ ہِیں:

ا: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيْدِينِهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيْطُونَ بِهِ عِلْمًا ۞ ﴿ (طلا: ٢٠/ ١١٠) '' وه جانتا ہے جو ان ك سامنے ہے اور جو اُن كے چيچے ہے اور وہ علم سے اس كا احاطر نہيں كر سكتے''

۲: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيُن اَيْدِيْهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ لا يَشْفَعُونَ ﴿ إِلا لِبَنِ اذْتَضٰى وَهُمْ مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴿ إِلاَ لِبَنِ اذْتَضٰى وَهُمْ مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴿ إِلاَ لِبَنِ اذْتَضٰى وَهُمْ مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴿ إِلاَ لِبَنِ ادْتَهٰ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

ت: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَكِنَ اَيْدِيْهِمْ وَمَا خُلُفَهُمْ ۖ وَإِلَى اللَّهِ تُوْجَعُ الْأَمُورُ ۞ ﴾ (الحج: ٢٢/ ٧٦) ''وہ جانتا ہے جو ان كے سامنے ہے اور جو اُن كے بيجھے ہے اور اللہ ہى كى طرف سب كام لوٹائے جاتے ہيں۔''

الله تعالىٰ كاعلَم ہر چيز پر محيط ہے۔اس پر كوئى چيز بھى مخفى نہيں ، چنا نچه ارشادِ بارى تعالى ہے: ﴿ لِتَعُلَمُوٓاَ اَنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ لُوَّ اَنَّ اللهُ قَدُ اَحَاطَ بِكِلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ (الطلاق: ١٢/٦)'' تاكم تم جان الله

⇒ لوکہ بے شک اللہ ہر چیز پر توب قدرت رکھنے والا ہے اور ہیکہ بے شک اللہ نے بقینا ہر چیز کو علم سے گیر رکھا ہے۔' ایک اور مقام پر ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ إِنَّ الله لا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْاَرْضِ وَ لا فِي السّبَاءِ ﴿ ﴾ (ال عمل ن: ٣ /٥)'' بے شک اللہ وہ ہے جس پر کوئی چیز نہ زمین میں چیسی رہتی ہے اور نہ آسان میں۔' اللہ تعالیٰ ذرے ذرے کاعلم رکھتا ہے، چنا نچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِيْ شَمْ أُونُ وَيْ اللّهُ وَمَا تَكُونُ فِيْ اللّهُ وَمَا تَكُونُ فَيْ اللّهُ وَمَا تَكُونُ فَيْ اللّهُ وَمَا تَكُونُ فَيْ اللّهُ وَمَا تَكُونُ وَيْدِ وَمَا تَكُونُ فَيْ اللّهُ وَمَا تَكُونُ وَيْدِ وَمَا تَكُونُ وَيْ وَلَا تَعْمَلُونَ وَيْ وَلَا اللّهُ وَمَا تَكُونُ وَيْدِ وَمَا تَكُونُ وَيْ وَلَا وَرَعْ وَلَا فَي اللّهُ وَمَا يَكُونُ مَنْ وَلَا وَرَعْ وَلَا وَيَعْمُ وَى وَلَا فَي اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَلِي وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمَا يَكُونُ وَيْ وَلَا وَمَا يَكُونُ وَلَيْ وَاللّهُ وَمِنْ وَيْكُونُ وَيْ وَلَا وَمَا يَكُونُ وَلَى مَنْ وَيْكُونُ وَيْ وَلَا وَمَا يَكُونُ وَلَيْ وَاللّهُ وَلَى مِنْ مِنْ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ اللّهُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَيْ كُونُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى كُلُونُ وَلَا يَعْلَمُ مَا فِي اللّهُ وَلَى كُلُونُ وَلَا اللّهُ وَلَى كُلّ مِنْ وَلَا وَمِ اللّهُ وَلَى كُلُونُ وَلَا اللّهُ وَلَا كُلُونُ وَلَا اللّهُ وَلَى كُلّهُ وَلَى كُلّهُ وَلَى وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَى كُلّهُ وَلَا لَا عَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى كُلّهُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَى كُلّهُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَى كُلّهُ وَلَا لَهُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَى كُلّهُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا مَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا كُلُونُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا مُعْلَى وَلَا مُعْلَى اللّهُ وَلَا كُلُونُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا مُعْلَى وَاللّهُ وَلَا وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا مُعْلَى اللّهُ وَلَا مُعْلَا اللّهُ وَلَا مُعْلَا

## آية الكرسي كاساتوال جمله

﴿ وَلا يُحِينُطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهَ إِلَّا بِمَا شَاءً ﴾

''اوروہ اس کی معلومات میں سے کسی چیز کا بھی احاط نہیں کر سکتے مگر جووہ چاہے۔''

برعکس اس کے کہلوگوں کی علمی پہنچے صرف اس حد تک ہے جس حد تک اللہ نے چاہا کہوہ

اس کے علم میں سے حصہ پائیں اس سے آگے سی کی رسائی نہیں۔

**①** الله تعالیٰ نے اپنے علم سے مخلوقات کو جتناعکم دیا ہے ان کے پاس اتناعکم ہی ہے، اس سے زیادہ جانے کا ان کے پاس کوئی ذریعہ نہیں، اور نہ وہ اپنے علم سے اس کا احاطہ کر سکتے ہیں۔ چند آیات ملاحظہ سجیجے: (﴿ وَ لَا بُحِیْطُوْنَ بِہِ عِلْمًا ﴾ (طلح: ۲۰/ ۱۱۰)'' اور وہ علم سے اس کا احاطہ نہیں کر سکتے۔''

۲: ﴿ وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيُطْلِعَكُمُ عَلَى الْغَيْبِ وَالْحِنَّ اللّٰهُ يَجْتَبِى مِن رُسُلِهِ مَن يَشَاعُ ﴿ (ال عمر ن: ٣/ ١٧٥) ' اور اللهُ بَسِي اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(ويكهي: صحيح بخارى، العلم، ما يستحب للعالم..... ح: ١٢٢)

# آية الكرسي كا آڻھواں جمله

﴿ وَسِعَ كُرُسِيَّهُ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضَ ﴾ "اس كى كرسي آسانوں اور زمين پر حاوي ہے۔"

عرش و کرسی

اگر کوئی سوال کرے کہ اللہ کہاں ہے تو جواب میہ ہوگا کہ وہ آسان پر ہے جیسا کہ قرآن حکیم میں ہے:

"كياتم ال سے بے خوف ہو گئے ہو جو آسان پر ہے كہ وہ تعصيں زمين ميں دھنسادے، تو اچانك وہ حركت كرنے لگے؟ ياتم ال سے بے خوف ہو گئے ہو جو آسان پر ہے كہ وہ تم پر پتھراؤ والى آندهى بھیج دے، پھر عقریب تم جان لو گئے كہ ميرا ڈرانا كيسا ہے؟"

نیز ہم دیکھتے ہیں کہ مسلمان دعامیں اپنے ہاتھوں کو اوپر اٹھاتے ہیں جس سے پتہ چپتا ہے کہ اللہ آسان کے اوپر ہے۔ اسی طرح کسی چھوٹے بڑے سے سوال کریں کہ اللہ کہاں ہے تو وہ انگلی اٹھا کر کہے گا کہ وہ آسان کے اوپر ہے۔

نی پاک سُلُیْمُ کی ایک حدیث ہے کہ آپ نے اس لونڈی سے جو آزاد کرنے کے لیے پیش کی گئی تھی۔ سوال کیا: ''آیْنَ الله؟'' ''الله کہاں ہے؟'' تواس نے آسان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا:

"فِي السَّمَآءِ" "آسان پر۔"

نبی یاک سَالِیَّا لِمُ لِلهِ عَنْ مِلْ یا:

((دَعَوْهَا فَالَّهَا مُؤْمِنَةٌ))

"اسے آزاد کردو، پیمومنہ ہے۔"

اگر ''فِی السَّمَآءِ''(اللهُ آسان پر ہے) کا جملہ کیج نہ ہوتا تو الله کے رسول اس لونڈی کو مومنہ نہ کہتے ہاں اتنا ضرور ہے کہ ''فِی السَّمَآءِ'' کا مطلب ''فوق السماء'' '' آسان کے او پر'' ہے کیونکہ فی کامعنی فَوْقَ بھی ہوتا ہے جیسے کہ اس آیت میں ہے:

﴿فَسِيْحُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ (التوبة: ٩/٢)

''زمین کے اویر چلو۔''

اب اگر کوئی بیسوال کرے کہ اللہ آسان کے اوپر کہاں ہے تو جواب بیہ ہوگا کہ وہ عرش پر مستوی ہے۔ جبیبا کہ قر آن کریم میں ہے:

﴿ ٱلرَّحْلِنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَواي ۞ ﴿ (طَلَّهُ: ٢٠ /٥)

''وہ بے حدرحم والاعرش پر بلند ہوا۔'' 🏵

• مسلم، المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة.....، رقم: ٥٣٧-

2 الله تعالی کے عرش پرمستوی ہونے کے بارے میں چند دیگر آیات ملاحظہ سیجیے:

ا: ﴿ إِنَّ دَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَكَ السَّانُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَّامِ ثُقَّ الْسَتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ ﴿ (الاعراف: ٧/ ٤٥) ' بِ شَكَ مُها را رب الله ہے، جس نے آسانوں اور زمین کو چھ دن میں پیدا کیا، چھر وہ عُش پر بلند ہوا۔' ۲: ﴿ إِنَّ دَبِّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَكَ فَكَ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَّامِ ثُقَّ الْسَتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْاكْمُ لَا ﴾ (يونس: ١٠/ ٣) ' ' بِ شِک مُها را رب الله بی ہے جس نے آسانوں اور زمین کو چھ دنوں میں پیدا کیا، چھر وعرش پر بلند ہوا۔ ہرکام کی تدبیر کرتا ہے۔''

٣: ﴿ ٱللَّهُ الَّذِي كَ فَعَ السَّالِيِّ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ (الرعد: ١٣) '' الله وه ہے جس نے آسانوں کو بلند کیا بغیر ستونوں کے ، جنس تم دیکھتے ہو، پھر وہ عرش پر بلند ہوا۔''

﴿ إِلَّذِي كُنَّ السَّهٰ وَ وَ الْأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّاةِ آيَّامِر ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ ۚ الرَّحْلُ فَسُكُلْ ← ←

عرشِ اللی صرف ایک ہے قیامت کے روز بھی وہی عرش رہے گا۔احادیث میں آتا ہے کہ عام طور پر حاملینِ عرش یعنی عرش کو اٹھانے والے فرشتے چار ہوتے ہیں مگر قیامت کے روز ان کی تعداد آٹھ کر دی جائے گی جیسا کہ سور ۃ الحاقۃ میں ہے:

﴿ وَ يَحْمِلُ عَرُشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَهِا ثَنَانِيكٌ ﴾ (الحاقة: ١٧/٦٩) 
"لعنى قيامت كروزعرشِ الهي كوآت مُحفر شتة اپنے او پراهائ مول كے۔"

الله تعالیٰ کے اس عرش کی صفت کہیں عظیم آئی ہے اور کہیں کریم۔

اللہ کا عرش ایک حقیقی شے ہے جس سے بھی انکار نہیں کیا جاسکا۔ سب سے پہلے اس نے عرش ہی کو پیدا کیا۔ زمین و آسان کی پیدائش سے پہلے اس کا عرش پانی پر تھا۔ اللہ کا یہ عرش اتنا بڑا ہے کہ ساری زمین اور سارے آسان اس کے سامنے ایسے ہیں جیسے کہ میدان میں پڑا ہوا ایک چھلا۔ جب قیامت کے روز ساتوں آسان کیے بعد دیگرے پھٹتے جا عیں گے تو اللہ کا عرش کھلے بندول نظر آئے گا۔ نبی پاک ٹاٹیٹی اسی عرش کے نیچ سر بہود ہوکر تمام خلائق کی طرف سے بارگاہ اللی میں شفاعت کریں گے اسی عرش کے اردگر دفر شتوں کے جھے کے جھے صف بستہ کھڑے اللہ کی حمد و ثنا تیسیج و تقدیس کرتے ہوئے نظر آئیں گے میدانِ محشر کے جھے صف بستہ کھڑے اللہ کی حمد و ثنا تیسیج و تقدیس کرتے ہوئے نظر آئیں گے میدانِ محشر کے جسے صف بستہ کھڑے اللہ کی حمد و ثنا تیسیج

به خَبِیراً ﴿ ﴾ (الفرقان: ٢٠/ ٥٥) ' وه جس نے آسانوں اور زمین کو اور جو کچھان دونوں کے درمیان ہے، چھ دنوں میں پیدا کیا، پھرعش پر بلند ہوا، بے حدرتم والا ہے، تو اس کے متعلق کسی پورے با خبر سے پوچھ لیجیے۔''

٧: ﴿ هُو الَّذِي كَ خَلَقَ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّاةِ آيَّا هِرِ ثُمَّ الْسَتَوْلَى عَلَى الْعَرْشِ ﴿ ﴾ (الحديد:٥٧/٤) '' وہى ہے جس نے آسانوں اور زمین کو چید دنوں میں پیدا کیا، پھروہ عرش پر بلند ہوا۔''

ويكي: التوبة: ١٢٩؛ المؤمنون: ٨٦،١١٦؛ النمل: ٢٦.

میں عرشِ الٰہی کے سامیہ کے علاوہ کوئی سامیہ نہ ہوگا۔

سیحی بخاری میں حضرت ابوہریرہ ڈھٹی سے مروی ایک حدیث ہے کہ نبی علی ہے فرمایا:

"سات آ دمیوں کو قیامت کے دن اللہ اپنے سایے میں رکھے گا جس دن اس
کے سایے کے علاوہ کوئی اور سایہ نہ ہوگا۔ ایک تو انصاف کرنے والا حاکم۔ دوسرا
وہ جوان جو جوانی کی امنگ سے اللہ کی عبادت میں رہا۔ تیسراوہ شخص جس کا دل
مسجد میں لگا رہے۔ چوتھ وہ دوآ دمی ہیں جضوں نے اللہ کے لیے دوسی رکھی
زندگی بھر دوست رہے اور دوسی ہی پر مرے۔ پانچواں وہ مرد جے کسی مرتبہ والی
خوب صورت عورت نے برے کام کے لیے بلایالیکن اس نے یہ کہہ دیا کہ میں
اللہ سے ڈرتا ہوں۔ چھٹا وہ آ دمی جس نے اللہ کی راہ میں ایسے چھپا کر صدقہ کیا
کہ داہنے ہاتھ سے جو دیا بائیں ہاتھ کو اس کی خبر نہ ہوئی۔ ساتواں وہ آ دمی جس

اب سوال میہ ہے کہ کیا اللہ عرش کا محتاج ہے کہ اگر عرش اس کے نیچے نہ رہے تو نعوذ باللہ وہ گرجائے تو جواب میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ عرش تو کیا، ساری چیز وں سے بے نیاز ہے وہ اپنی قدرت سے عرش اور عرش کے اٹھانے والے فرشتوں کو سنجالے ہوئے ہے۔

حاملینِ عرش کوعرش اٹھانے کی طافت اور توفیق بھی اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی قوت اور توفیق سے ہوئی ہے۔

پھر سوال یہ ہے کہ اللہ عرش پر کیسے مستوی ہے تو اس کا بہترین جواب وہی ہے جو امام مالک رشالتے نے دیا ہے کہ کسی نے ان سے بوچھا کہ اللہ عرش پر کیسے مستوی ہے تو تھوڑی دیر آپ نے سرجھ کا یا اور پھر فر مایا:

"الاستواء معلوم و الكيف مجهول والايمان به واجب

1٤٢٣: رقم: ١٤٢٣.

والسؤال عنه بدعة "

''استواء معلوم ہے مگر استواء کی کیفیت نامعلوم ہے اور اس پر ایمان لا نا واجب ہے اور اس (کی کیفیت کے ) سلسلے میں سوال کرنا بدعت ہے۔''

اورآپ نے سائل سے فرمایا کہ تو مجھے گمراہ دکھائی دیتا ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ عرش کہاں ہے؟ توصیحین کی ایک روایت میں اس سوال کا جواب

موجود ہے کہ نبی مَثَالِيَّا مِنْ نَے فرمایا:

( فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللّهَ فَاسْأَلُوْهُ الْفِرْ دَوْسَ فَإِنّهُ أَوْسَطُ الْجَنَّةِ، وَأَعْلَى الْجَنَّةِ، وَفَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمٰنِ، وَمِنْهُ تَفَجَّرَ أَنْهَارُ الْجَنَّةِ)

"جبتم الله سے مانگوتواس سے (جنت) فردوس مانگو، کیونکہ وہ جنت کا درمیانی اور سب سے اونچا حصہ ہے، اور اس کے اوپر رحمٰن کا عرش ہے، نیز جنت کی نیریں اس سے پھوٹی ہیں۔"

ال صحیح حدیث ہے معلوم ہوا کہ عرش جنت الفردوس کے او پر ہے۔

عرش الهي كي طرح الله كي كرسي بهي ہے، چنانچيالله تعالى فرماتا ہے:

﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّلْوِتِ وَالْأَرْضَ ﴾

''اس کی کرسی آسانوں اور زمین کو گھیرے ہوئے ہے۔''

جس سے صاف ظاہر ہے کہ کرسی زمین و آسان سے بہت ہی بڑی ہے اور عرش خود

کرسی کے مقابلے میں بہت ہی بڑا ہے۔

حضرت عبدالله بن عباس دللنئيا سے منقول ہے کہ کرسی سے مرادعلم ہے۔ 🏵

• اس کے ہم معنی روایت امام بیرقی نے بیان کی ہے دیکھیے: الاسماء والصفات ،ص: • اسم۔

عبخارى، الجهاد، باب درجات المجاهدين في سبيل اللَّه، رقم: ٢٧٩٠-

🛭 جامع البيان للطبرى: ٢/٧٧٦\_

دوسرے بزرگوں سے کرسی سے مراد' دونوں پاؤں رکھنے کی جگہ' منقول ہے۔ ایک مرفوع حدیث میں بھی یہی مروی ہے۔ • حضرت ابوما لک ڈٹلٹے فرماتے ہیں کہ کرسی عرش کے پنچے ہے۔ سدی ڈٹلٹے فرماتے ہیں کہ آسان و زمین کرسی کے جوف میں ہیں اور کرسی عرش کے سامنے ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ کری عرش کے مقالبے میں الی ہے جیسے لوہے کا ایک حلقہ چیٹیل میدان میں ہو۔ €

مولا نا مودودی رطالت نے تفہیم القرآن میں کرسی سے حکومت اور اقتدار مرادلیا ہے، اسی وجہ سے انھوں نے ﴿وَسِیعَ کُرْنِسِیُّہُ السّانُوتِ وَ الْاَرْضَ ﴾ کا بیرتر جمہ کیا ہے:
''اس کی حکومت آسانوں اور زمین پر چھائی ہوئی ہے۔'
ان کی دلیل بیہ ہے کہ لفظ کرسی بالعموم حکومت واقتدار کے لیے استعارے کے طور پر بولا جاتا ہے اردو زبان میں بھی اکثر کرسی کا لفظ بول کر حاکمانہ اختیارات مراد لیتے ہیں۔ 🌣



*\$4444444444* 

- تاریخ مدینة اسلام للبغدادی ۱۰/۳٤۹ میں بیروایت مرفوعاً وموقو فا دونوں طرح آئی ہے گرسنداً ضعیف ہے، سفیان توری مدس ہے۔
  - € جامع البيان ٥ ٢/٧٧٠ اس كى سنديين موسى بن قارون ہے جس كے حالات نامعلوم ہيں۔
  - € جامع البيان ٢/٧٧٦ اس كى سنديس عبدالرحن بن زيد بن اسلم تخت ضعيف راوى ہے۔
- و صحیح یہ ہے اس کرس کی کیفیت اللہ تعالی ہی بہتر جانتے ہیں،اس سے اللہ تعالیٰ کی مخلوق سے مشابہت الزمنہیں آئی۔ اس کرسی کو دنیا کی کرسیوں اور ان کے استعالات پر قیاس نہیں کیا جا سکتا۔ یہ کرسی ایسی ہی ہے جیسی اللہ جل جلالۂ کی شان کے لائق ہے۔ہم اس کی حقیقت نہیں جانتے۔

### آیة الکرسی کا نواں جملیہ

#### ﴿ وَلا يَعُدُونُ حِفْظُهُمَا ۗ

''اوران دونوں (زمین وآسان) کی حفاظت اس پر گران نہیں۔'' "ادَ يَئُوْ دُ أَوْدًا" كِمعنى بين سي چزكا ايبا بهاري بوناكه ال كاستهالنا مشكل

سے اسے کوئی تھکاوٹ لاحق ہوتی ہے کہ اسے کسی شریک یا مددگار کی ضرورت یڑے۔مولانا عبدالما حددریابادی تح پر کرتے ہیں:مشرک قوموں نے فرض کر لیا ہے کہ اتنے وسیح اورلق و دق سلسلئر موجودات کی نگرانی تنہا خدا کہاں تک کر سکتا ہے۔ اس لئے نعوذ باللہ وہ مجھی غافل بھی ہو جاتا ہے اور بیہ کاروبارسنبھالنے کے لئے اُسے ضرورت شریکوں اور مددگاروں کی بھی پڑ گئی ہے۔خود یہود اورمسیحیوں کا عقیدہ خدا کے سستانے اور آ رام لینے کے باب میں بھی اس تخیل کی طرف مُشیر ہے۔ حِفْظُ کھیا میں تثنیہ کے صیغہ سے مراد ہے ایک طرف سلسلۂ سلوت اور دوسری طرف زمین، اور اسی لئے قرآن مجید نے ہر ایسے موقع پرصیغہ بچائے جمع کے تثنیہ استعال کیا ہے۔ (تفسیر ماحدی:۱۰۷) قرآن کریم میں مشرک اقوام کے خالق کے بارے میں ستانے اور آ رام لینے کے عقیدے کی نفی کی گئی ہے، چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ وَ لَقُلُ خَلَقُنَا السَّهٰ إِن وَ الْأَرْضُ وَ مَا يَيْنَهُمَا فِي سِتَّاتِي اَيَّامِر ۗ وَ مَا مَسَّنَا مِن لُغُوْبٍ ۞ ﴾ (ق: ٥٠ / ٣٨) ' اور بلاهبیہ یقینا ہم نے آسانوں اور زمین کواور جو کچھان دونوں کے درمیان ہے جھے دنوں میں پیدا کیا اور ہمیں کسی قشم کی تھکاوٹ نے نہیں حیوا۔'اللہ تعالیٰ بڑے بڑے کام کرنے کے باوجود تھکتا اور اکتا تانہیں، ينانچه ارشادِ باري تعالى ہے: ﴿ أَهَنْ خَلَقَ السَّالَاتِ وَ الْأَرْضَ وَ أَنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ السَّبَاءِ مَآءً ۚ فَأَنْبَتُنَا بِهِ حَدَايَقَ ذَاتَ بِهُجَةٍ عَمَا كَانَ لَكُو ۚ إِنْ يُتُنْتُوا شَجَهَا عَاللَّهُ مَا اللَّهِ لَا بِلْ هُمْ قَوْمٌ تَعُن لُونَ ۞ امَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَ جَعَلَ خِلْلَهَآ اَنْهَرَّاوَّ جَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ رَبُنِ الْبَحْرِيْنِ حَاجِزًا ۗ عَالَةٌ مَّعَ الله لا بَلْ ٱكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ۞ اَمَّنْ يُجِيْبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَ يُكِشِفُ السُّوَّءَ وَ يَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ الْأَرْضِ ﴿ عَالَةٌ مَّعَ الله ﴿ قَلْمُلَّا مَّا ٢٠٠

مَّعَ اللهِ طَعَلَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ امَّنْ يَنْهَ وَالْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيْدُهُ وَمَنْ يَرْزُ قُكُمُ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ طَ عَالَةٌ مَّعَ الله طَوُلُ هَا تُوْا يُرْهَا نَكُمْ إِنْ كُنْتُومُ طِيهِ وَيْنَ ۞ ﴾ (النمل: ٢٧/ ٦٠- ٦٤) '' (كيا وه شريك بهترين) يا وه جس نے آسانوں اور زمین کو بیدا کیا اور تمھارے لیے آسان سے بانی اتارا، پھر ہم نے اس کے ساتھ رونق والے باغات اگائے،تمھارے بس میں نہ تھا کہان کے درخت اگاتے، کیا اللہ کے ساتھ کوئی (اور ) معبود ہے؟ بلکہ یہ ایسے لوگ ہیں جوراتے سے ہٹ رہے ہیں۔ (کیا وہ شریک بہتر ہیں) یا وہ جس نے ز مین کو تھبرنے کی جگہ بنایا اور اس کے درمیان نہریں بنائیں اور اس کے لیے پہاڑ بنائے اور دوسمندروں کے درمیان رکاوٹ بنادی؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی (اور ) معبود ہے؟ بلکہ ان کے اکثر نہیں جانتے۔ یا وہ جو لا چار کی دعا قبول کرتا ہے، جب وہ اسے یکارتا ہے اور تکلیف دور کرتا ہے اور شخصیں زمین کے جانشین بنا تا ہے؟ کیااللہ کے ساتھ کوئی (اور ) معبود ہے؟ بہت کم تم نصیحت قبول کرتے ہو۔ یا وہ جو تنصیل خشکی اور سمندر کے اندھیروں میں راہ دکھا تا ہے اور وہ جو ہواؤں کواپنی رحمت سے پہلے خوشخری دینے کے لیے بھیجتا ہے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی (اور ) معبود ہے؟ بہت بلند ہے اللہ اس سے جو وہ شریک ٹھبراتے ہیں۔ یا وہ جو پیدائش کی ابتدا کرتا ہے، پھراہے دہرا تا ہے اور جوشمصیں آ سان و زمین سے رزق دیتا ہے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی (اور) معبود ہے؟ کہدلاؤ اپنی دلیل، اگرتم سیجے ہو۔'' ایک اور مقام پر ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ ءَانْتُهُ اَشَكُّ خَلْقًا اَمِ السَّهَاءُ لَهُ لَيْكًا ۞ رَفَعَ سَهْ كَهَا فَسَوِّيهَا ﴿ وَ اغْطَشَ لَيْلَهَا وَ اخْرَجَ صُحْمَهَا ﴾ والأرْضَ بَعْنَ ذٰلِكَ دَحْمَهَا أَ أَخْنَجُ مِنْهَا مَاءَهَا وَ مَرْغُمِهَا أَنْ وَالْجِبَالَ ٱرْسُمَهَا أَنْ النزغت: ٧٩/ ٢٧-٣١) " كيا پیدا کرنے میں تم زیادہ مشکل ہو یا آ سان؟ اس نے اسے بنایا۔اس کی حیت کو بلند کیا، پھر اسے برابر کیا ۔اوراس کی رات کو تاریک کر دیااوراس کے دن کی روشنی کو ظاہر کر دیا ۔اور زمین،اس کے بعدا سے بچھا دیا ۔اس سے اس کا بانی اور اس کا جارا نکالا۔اوریہاڑ، اس نے انھیں گاڑ دیا۔خالق کا ئنات کوتو تھ کاوٹ لاحق نہیں ہوتی جبکہ مخلوق تھکاوٹ کا شکار ہو جاتی ہے اور اسے آ رام کی ضرورت پیش آتی ہے ، کام کاج اور محنت کرنے سے انسان کی طاقت استعال ہوتی ، یا بیاری وغیرہ سے اسے کمزوری کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ طاقت کو بحال کرنے اور انر جی حاصل کرنے کے لیے اسے آرام کرنے اور کھانے بینے کی ضرورت پیش آتی ہے، بداس کی مجبوری ہے، چنانچہ موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ فَلَيَّا جَاوَزُا قَالَ لِفَتْمَهُ اتِنَا غَدَاآءَنَا لَ لَقُدُ لَقِيْهَا مِنْ سَفَرِنَا لَهٰ أَلَ نَصَبًا ﴿ ﴾ (الكهف: ١٨/ ٦٢) " في جب وه آ كَ كُرْر كَ تُواس نے اپنے جوان سے کہا: ہمارا دن کا کھانا لا، بے شک ہم نے اپنے اس سفر سے تو بڑی تھکاوٹ یائی ا

3/4-23/4-25/4-25/4-25

⇒ ہے۔' ایوب علیا کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ وَ اذْ کُرْ عَبْدَانَا اَیُّوْبُ مِ اِذْ نَادٰی رَبَّا اَیْ اَنْ مَسَیٰقِی الشَّیْطُنُ بِنُصْبِ وَّ عَذَابِ ﴿ ﴾ (ص: ١٨٨/٤)'' اور ہمارے بندے ایوب کو یاد کیجیے، جب اس نے ایپ رب کو یکارا کہ بے شک شیطان نے مجھے بڑا دکھ اور تکلیف پہنچائی ہے۔''

ایک اور مقام پر مجاہدین کی تھکاوٹ کا تذکرہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿مَا کَانَ لِاهُنِ الْهُوْ اللهِ وَلاَ يَعْدَعُهُ وَمَنْ حَوْلَهُمْ مِّنَ الْاَحْدَابِ اَنْ يَتَحْلَقُوْا عَنْ رَّسُولِ اللهِ وَلا يَكُونُوا بَانْفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِه لله لَا يَالَّهُمُ لَا اللهِ وَلا يَكُونُوا بَانْفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِه لله لَا يَعْدَعُوا اللهُ وَلا يَكُونُونَ مُوْطِعًا يَغُونُوا اللهُ اللهُ عَمَلُ صَالِحٌ لَٰ اِنَّ اللهُ لَا يُضِينُونَ ﴾ (التوبة: ٩/ ١٢٠) ' مدينه والوں كا اور ان كے ارد گرد جو بدوى ہیں، ان كاحق نہ تھا كہ وہ رسول اللہ سے چيھے رہتے اور نہ يہ كہ اپنى جانوں كو اور ان كے ارد گرد جو بدوى ہیں، ان كاحق نہ تھا كہ وہ رسول اللہ سے چيھے رہتے اور نہ يہ كہ اپنى جانوں كو اس كى جان سے زيادہ عزیز رکھتے ہیں ہوك اور نہ كى الى جائے پر قدم رکھتے ہیں جوكافروں كوغصه ولا ہے اور نہ كى اس چيئے الله يكن الله وي اس تعلق عالى الله يك الله على الله وي اس تعلق عالى جانوں كو جو اور نہ كى اور نہ كى الله يك الله يك كے ہے الله تعالى تعمل كو الله على الله وي اس تعمل كو ته ہيں، مگر اس كے بدلے ان كے ليے ايك نيك عمل لكھ ديا جاتا ہے۔ يقينا الله يكى كرنے والوں كا اجرضا كو نہيں مرتاء 'البتہ جے الله تعالى تحکاف تكان اور نہ وہ اس سے محفوظ رہے گا جيسا كہ جنتيوں كے بارے ميں ارشادِ بارى تعالى ہے: ﴿ لَا يُمَسِّمُهُ وَيُهُمَّا نَفِيْهُا لَعُوبُ ﴾ وَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى ہے: ﴿ لَا يُمَسِّمُهُ وَيُهُمَا نَفَعُ مِنْ فَضَلِهُ وَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ الله

# آیة الکرسی کا دسواں جمله

﴿ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ ﴾ ''اوروہی بلنداورعظیم ہے۔''

• قرآن مجيد مين الله تعالى كى يه دونون صفات ايك اور مقام پراكلهى آئى بين، چنانچه الله تعالى فرمات بين: ﴿ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ (الشولى: ٤٢ /٤)" او وبى بے حد بلند، بڑى عظمت والا ہے ''البته الْعَلِيُّ كَ بعد الْعَظِيمُ كَى جَلَّهُ بِرَاللهُ تعالى فرمات بين: ﴿ وَهُو الْعَلِيمُ لَى جَانِي اللهُ تعالى فرمات بين: ﴿ وَ أَنَّ اللهُ هُو الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ (الحج: ٢٢ / ٢٢ بلقلن: ٣٠ / ٣٠)

''اور (اس لیے) کہ بے شک اللہ ہی بے حد بلند ہے، بہت بڑا ہے۔''

٣: ﴿ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَلِيدُ ﴿ ﴾ (سبا: ٣٤ / ٢٣) " اور وہى سب سے بلند، بهت برا ہے۔ "

٣: ﴿ فَٱلْحُكُمُ لِتَّاهِ الْعَلِيَّ الْكَبِيرِ ۞ ﴾ (المؤمن: ١٢/ ٤٠)

''اب فیصلہ اللہ کے اختیار میں ہے جو بہت بلند، بہت بڑا ہے۔''

آیۃ الکری کے آخر میں اللہ تعالی نے ہو علتی عظیم کی بجائے ہُو الْعَلِیُّ الْعَظِیْمُ کا اسلوبِ حصر اختیار کر کے بتا دیا کہ بلندی اور عظمت و کبریائی اسی کے لیے مخصوص ہے، سید قطب شہید لکھتے ہیں: اس مقام پر اللہ سجانۂ کی جوصفات بیان ہوئی ہیں اِن میں بیآ خری صفات ہیں جن میں اللہ سجانۂ کی عظمت و بلندی کو بیان کیا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کے عظمت و بلندی صرف اس کی ذات کے ساتھ خاص ہے اور وہ تنہا عظمت و بلندی والا ہے اور تمام دیگر صفات کی طرح اِن صفات میں بھی اس کا کوئی شریک نہیں۔

کوئی انسان بھی جب کبریائی اور بلندی کے اِس مقام تک پہنچنے کی کوشش کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے دوبارہ پستی اور ذلت میں پہنچا دیتے ہیں، چنا نچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿ تِنْكَ الدَّارُ الْاَخِرَةُ نَجُعَلُهَا لِلَّذِيْنَ لَا يُرِيْدُونَ عُلُوًا فِي الْاَرْضِ وَ لَا فَسَادًا اللهِ عَلَى اللهِ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿ تِنْكَ الدَّارُ الْاَخِرَةُ نَجُعَلُهَا لِلَّذِيْنَ لَا يُرِيْدُونَ عُلُوًا فِي الْاَرْضِ وَ لَا فَسَادًا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

علو، عظمت اور كبريائي ميں فرق

یہ تینوں صفتیں قریب المعنی ہیں، ان کے درمیان تھوڑا سافرق ہے، عظمت اور کبریائی دونوں کے معنی بڑائی کے ہیں لیکن کبریائی کا مفہوم نسبتاً کامل تر ہے، اسی لیے نماز، اذان، اقامت کے الفاظ مشروعہ اور دیگر ادعیہ ماثورہ میں جابجا اللہ کو کبریائی کے ساتھ موصوف کیا گیا ہے۔

نیز جاننا چاہیے کہ تبیج تنزیہ اور تعظیم دونوں کا تقاضا کرتی ہے تنزیہ کا مطلب ہے اللہ کو تمام عیوب و نقائص سے منزہ کرنا اور تعظیم کا مطلب ہے اس کے تمام محامد اور محاس کا اثبات کرنا۔ تو الْعَلِیُ کا مطلب ہوا کہ وہ تمام عیوب و نقائص سے پاک اور بلند ہے اور تعظیم کا مطلب ہوا کہ جملہ تعریفات اور خوبیاں اس کے لیے ثابت ہیں۔

#### \*D}---{@\*

⇒ (القصص: ۲۸/ ۸۳) "ية تحری گُهر، تهم اسے ان لوگوں کے لیے بناتے ہیں جو نہ زمین میں کسی طرح اونچا ہونے کا ارادہ کرتے ہیں اور نہ کسی فساد کا۔" نیز فرعون کی ہلاکت کی وجہ بیان فرمائی: ﴿إِنَّا كَانَ عَمَالِيّا ﴾ (الدخان: ٤٤ / ۳۱) " ثنک وہ ایک سرکش شخص تھا۔"

انسان خواہ کتنا ہی بلند قامت ہوجائے اور کتنی ہی عظمتیں حاصل کرلے مگر مقام عبودیت تک ہرگر خہیں پہنچ سکتا اور یہی حقیقت اگر نفسِ انسانی میں پوری طرح جاگزیں اور آ دمی کے دل میں بخوبی مرتبم ہوجائے تو انسان بھی تکبر اور سرکتی اختیار نہ کرے بلکہ ہر وقت اس کے دل میں اللہ کا تقوی اور خوف رہے۔ اور اس کا شعور اس کے جلال وعظمت کے سامنے جھا رہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کے ادب میں کوتا ہی نہ کرے اور نہ اس کے بندوں پر اپنی بڑائی کا سکہ بٹھانے کی کوشش کرے۔ گویا ان صفات میں جہاں اعتقادی پہلوہے وہاں اس کاعملی پہلوجی ہے جو بندے کو ہمہ وقت پیش نظر رکھنا چاہیے۔ (فی ظلال القرآن)

الجامع الحج كى آخرى حديث ميں بھى الله تعالى كى عظمت كوكبريائى كو بيان كيا گيا ہے، ارشاد نبوى ہے كه دو كلم ايسے بيں جو رحمٰن كو بہت پيند بيں، جو زبان پر ملكے بيں اور ميزان ميں بہت وزنى ہوں گے، وہ كلمات يہ بيں: ((سُبْحَانَ اللهِ وَ بِحَمْدِهِ وَ سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيْمِ)) (بخارى، التوحيد، ح: كلمات يہ بين: ((سُبْحَانَ اللهِ وَ بِحَمْدِهِ وَ سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيْمِ)) (بخارى، التوحيد، ح: ٧٥٥)" ياك ہے الله الله عظمت والاً"

آیۃ الکرسی کے دس جملوں میں باہمی ربط

شروع میں اللہ تعالی نے فرمایا کہ اللہ ہی معبود ہے اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں۔

یہ ایک دعویٰ ہے چونکہ سوال ہوسکتا تھا اس کے علاوہ کوئی دوسرا معبود کیوں نہیں ہوسکتا

ہے۔ لہذا اُلْحَیُّ الْقَیْدُومُ اس دعوے کی دلیل میں لا یا گیا یعنی اس کے علاوہ دوسرا کوئی معبود

اس وجہ سے نہیں ہوسکتا کیونکہ معبود کے لیے زندہ ہونا ضروری ہے اور اللہ کے علاوہ کوئی حقیق اس وجہ سے نہیں ہوسکتا کیونکہ معبود کے لیے زندہ ہونا ضروری ہے اور اللہ کے علاوہ کوئی حقیق حیات سے متصف نہیں۔ سب کی زندگی مستعار ہے۔ فرض بیجئے کہ راشد نامی ایک شخص کو کسی مشکل کا سامنا ہے اور وہ چاہتا ہے کہ میری مشکل دور ہو، اب وہ اپنی اس مشکل کو دور کرنے کے لیے کس کو ریکار ہے؟ کیا وہ ان ہستیوں کو ریکارے جو قبروں میں ہے؟

جواب بیہ ہے کہ نہیں، کیونکہ جوہستیاں قبروں میں ہیں وہ مردہ ہیں، چنانچہ قرآن میں ہے: ﴿ وَ مَا یَسْتَوِی الْاَحْیَاءُ وَ لَا الْاَمُواتُ ۖ ﴾ (فاطر: ٢٢/٣٥) ''مردے اور زندے برابر نہیں ہو سکتے۔''

اور اگران کے لیے حیات کو تسلیم کرلیا جائے تو وہ حیات، حیات برزخی ہے اور جو محتاج اور تہی دست ہو وہ دوسرول کی حاجت روائی اور مشکل کشائی کیسے کرسکتا ہے اور اگر بہتسلیم کرلیا جائے کہ مردہ زندگی کے بعد قبر میں آ وازس سکتا ہے تو پھر سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیا وہ دنیا کی ہر زبان سے واقف ہے یا نہیں۔ مثلاً اردو زبان والا اردو میں اپنی مشکل پیش کرے گا۔ جرمن جرمنی زبان میں ۔ انگریزی زبان میں آواز دے گا۔

اور اگریہ بھی مان لیا جائے کہ وہ ہستی ہر زبان سے واقف ہے تو پھر یہ سوال پیدا ہوگا کہ ایک ہی وقت میں سینکڑ ول ہزاروں لوگ اپنی مشکلات اس کے سامنے پیش کردیں تو کیا وہ ان سب کی مشکلات ایک ہی وقت میں سن اور سمجھ لے گایا اس کے لیے قطار بنانے کی ضرورت پیش آئے گی۔

چلو یہ بھی تسلیم کہ وہ ہستی ایک ہی وقت میں تمام مشکلات کو سن لیتی ہے مگر ایک شخص بولنے سے قاصر ہے اگر وہ دل ہی دل میں اپنی مشکل پیش کرے تو کیا وہ ہستی اس کی دلی فریاد سن لے گی؟ جواب یہ ہے کہ ہرگز نہیں۔

ثابت سے ہوا کہ معبود حقیقی وہی ہوسکتا ہے جو زندہ ہوتا کہ پکارنے والے کی آواز سنے اوراس کی مشکلات دورکرے اور الله زندہ ہے۔

پھراس جگہ دوسوالات پیدا ہوتے تھے ایک تو یہ کہ اللہ جو زندہ ہے کیا وہ کبھی موت سے ہمکنار بھی ہوسکتا ہے؟

دوسرا بیرکه کیا اس کی زندگی کی بقا کا کوئی ذریعه اور وسیلہ ہے؟

(حبیبا کہ مشرکین اپنے دیوتاؤں کے بارے میں بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ وہ ایک خاص قشم کامشروب سوم رس پی کرزندہ رہتے ہیں۔)

ان دونوں شبہات کا جواب اُٹھی کے بعد الْقَیُّورُمُ کو لاکر دیا گیا ہے کہ اللہ وہ معبود ہے جو ہمیشہ قائم اور باقی رہے گا وہ قائم بالذات ہے اور جس پر دوسروں کا قیام و بقا موقوف ہے اور زندہ رہنے کے لیے وہ کسی چیز کا محتاج نہیں۔

پھر ایک سوال پیدا ہوتا تھا کہ ٹھیک ہے ہم تسلیم کرتے ہیں کہ وہ زندہ ہے اور ہمیشہ رہے گا۔لیکن کیا اسے نیندآتی ہے اوراگرآتی ہے تو بندہ ایسے وقت میں اسے پکارر ہا ہو جب اللہ نیند میں ہوتو اس کی یکاروہ کیسے سنے گا اور اس کی حاجت روائی کیسے کرے گا؟

اس کا جواب ﴿ لاَ تَا خُنُهُ الله سِنَهِ الله وَ لَا نَوْمٌ ﴾ سے دیا گیا ہے جس میں اونکھ اور نیند دونوں کی نفی کردی گئی۔ سِنَه یعنی اونکھ کو پہلے لایا گیا ہے اور نوم یعنی نیند کو بعد میں لایا گیا کیونکہ اونکھ غفلت کی ابتدا ہے اور نیندغفلت کی انتہا ہے اور الله غفلت کے تمام اثرات سے کمال درجہ یاک ہے۔

پھرییسوال پیدا ہوتا تھا کہ اللہ کسی بندے کی پکارس کر کسی مصلحت کے تحت فوراً اس کی حاجت روائی نہ کر ہے تو کیا کوئی ہستی کا نئات میں ایسی ہے جو دھمکا کریا ضد کر کے اللہ کو اس

کی حاجت روائی پر مجبور کردے؟

اس سوال کا جواب ﴿ لَهُ مَا فِي السَّهُوْتِ وَ مَا فِي الْأَدُضِ ﴾ سے دیا گیا کہ آسانوں اور زمین میں جو کچھ ہے سب اس کی ملکیت ہے وہ سب کا ما لک ہے اور سب اس کے مملوک اور غلام ہیں اور غلام اور مملوک کی کیا مجال جو آقا سے ضد کر کے یا اس پر دھونس جما کر اس سے کوئی بات منواسکے۔

پھر میسوال پیدا ہوتا تھا کہ چلوٹھیک ہے ضد کرکے یا دھونس جما کرکوئی اس سے کوئی بات نہیں منواسکتا لیکن میر و ہوسکتا ہے کہ کوئی اللہ کا چہیتا، بزرگ، ولی، پیر، فقیر، کوئی مقرب بارگاہِ اللہ کے حضوراس آ دمی کی حاجت روائی کے بارے میں سفارش کر سکے؟

تواس سوال کا جواب ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَ لَا إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ سے دیا گیا کہ اس کے حضور کوئی اس کی اجازت کے بغیر کسی کی سفارش نہیں کرسکتا۔

پھریہ سوال پیدا ہوتا تھا کہ ٹھیک ہے اس کی اجازت کے بغیر کوئی کسی کی سفارش نہیں کرسکتالیکن اگروہ اجازت دے دے تب تو کر ہی سکتا ہے؟

اس کا جواب ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيْدِيْهِ هُ وَمَا خَلْفَهُ هُ ﴾ سے دیا گیا ہے کہ اجازت کے بعد اللہ کے سامنے کسی کے بارے میں سفارش کرنے کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ اللہ کی معلومات میں اضافہ کرنے جارہا ہے یا ہے کہنے کی پوزیشن میں ہو کہ جس آ دمی کے بارے میں وہ سفارش کرنے جارہا ہے اس کے حالات کے بارے میں نعوذ باللہ اللہ کو پوری آگاہی نہیں ہے بلکہ اسے اس کے تمام احوال کا مکمل علم ہے۔اللہ تعالیٰ سب کے آگے پیچھے اور اس کے ماضی و مستقبل اور ہر چیز سے باخر ہے۔

پھر سوال بدیدا ہوتا تھا کہ کوئی اس کی معلومات میں اضافہ کیوں نہیں کرسکتا؟

تواس کا جواب ﴿ وَ لَا يُجِيْطُونَ بِشَيْءَ عِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِهَا شَاءَ عَ ﴾ سے دیا گیا ہے کہ کسی جستی کا بھی بید درجہ و مرتبہ نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے علم کے کسی جھے کا احاطہ کر سکے اور دوسروں کو جوعلم ملا ہے وہ اسی سے ملا ہے اور بس اتنا ہی ملا ہے جتنا اس نے ازخود اپنے بندوں

میں سے کسی کو دے دیا۔ اللہ کاعلم لامحدود اور دوسروں کاعلم محدود ہے، تو بھلا ایک محدود علم والا لامحدود علم والے کی معلومات میں کیسے اضافہ کرسکتا ہے!

پھریہ سوال پیدا ہوتا تھا کہ ہوسکتا ہے آسانوں اور زمین میں کوئی ایسا گوشہ اور کونا ہو جو اس کے دائر وُ اقتدار سے باہر ہواور کوئی حاجت منداس کو اس گوشے سے پکارے تو اس کی حاجت روائی وہ کیسے کرے گا؟

تواس کا جواب ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّلَوْتِ وَ الْأَرْضَ ﴾ سے دیا گیا ہے کہ بیصورت نہیں کہ اس کی وسیع مملکت کے بعض گوشے ایسے ہوں جہاں اسے اپناا قتدار جمانے میں کامیابی نہ ہورہی ہو بلکہ اس کا اقتدار آسانوں اور زمین کے ہر گوشے اور ہرکونے پر حاوی ہے۔

پھر میسوال پیدا ہوتا تھا کہ اتنی بڑی کا ئنات کے نظام کوخوش اسلوبی سے چلانے اور اتنی بڑی سلطنت کوسنجالنے میں اسے دشواری تونہیں ہورہی ہے جس کی وجہ سے وہ دوسرے معبودوں کو اپنا شریک اقتدار بنانے پرمجبور ہو؟

تو اس کا جواب ﴿ وَ لَا يَغُودُ وَ هُ حِفْظُهُمَا ۗ ﴾ سے دیا گیا ہے کہ وہ اکیلا ہی اپنی اس زمین وآسان پر حاوی مملکت کا انتظام کرتا ہے اور ذرا بھی اس کا بو جھ محسوس نہیں کرتا کہ وہ کسی کی طرف سے ہاتھ بٹانے کا محتاج ہو۔

آخر میں فرمایا کہ اللہ علی اور عظیم ہے، یعنی اس کی ہستی بہت ہی بلنداور بڑی ہی عظیم ہے۔ اس کے علم، اس کی قدرت اور اس کی وسعت کو اپنے محدود پیانوں سے نہ ناپو ورنداس کے بارے میں گراہیاں پیدا ہوں گی اور شرک کی راہیں تھلیں گی۔



# مؤلف کی تحریری کاوشیں

جيت حديث در ردموقف انكار حديث

۔ گناہوں کی بخشش کے دس اسباب

٣: تفسير آيت الكرسي

گفسیرآیت الکری رد تقلید، قرآن وحدیث اوراقوال ائمه وعلاء کی روشنی میں

اپنے ہندوں کے لیے اللہ تعالیٰ کی ۱۰ وصیتیں

یا آیھا الذین اُمنوا کی تفسیر پیارے نبی مُناشِیْم کی پانچ پیاری نصیحتیں 9: مخضرتاریخ اہل حدیث

دل ( قلب کی ماہیت ) عورت اوراسلام

احسن الحبد ال بجواب راه اعتدال

رفع الشكوك والاوہام بجواب ١٢ مسائل ٢٠ لا كھانعام

مقاصد وتراجم ابواب بخاری (زیرطبع)

۵۱: نکات قرآن (۲ جلدیں۔ایک ہزار صفحات) (زیرطبع)

# ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن کی تالیفات

فآوی افکار اسلامی، ۱۳ سوالات کے جوابات

تفسير معارف البيان ،سورة الفاتحه اورسورة البقرة ( ٠ ٩ آيات )

مظلوم صحابيات رضي الدعنهن ،ظلم وناانصا في كي نوعيت

شوقِ عمل، اركانِ اسلام يرعمل كي ترغيب

۵: ساحت امت المعروف به شوق جهاد

سجدهٔ تلاوت کے احکام اور آیاتِ سحبرہ کا پیغام

لغت عرب کے ابتدائی قواعد اور جدید عربی بول چال مع تصص النبیین (عربی ،اردو،انگریزی)

التأثير الاسلامي في شعر حالي (ايم اعر لي كامقاله)

تفسير مين عربي لغت سے استدلال كامنىج (Ph.D كا مقاله )

۱۱: اسلام کے بنیادی عقائد ونظریات اور اعمال و آ داب

مساحد کی آباد کاری

۱۲: اسلام كا تجارتي ضابطه اخلاق

الله يريشانيول اورمشكلات كاحل (شهبازحس / حافظ مخره كاشف)

١١٤ بنت كا منظر معه جنت ميں داخلے كا سبب بننے والے اعمال (شهبازحسن/ حافظ حزه كاشف)

دوزخ کا منظرمعہ جہنم میں داخلے کا سبب بننے والے اعمال (شہباز حسن/ حافظ حمزہ کاشف)

۲۱: عُلُوم اسلامید (پروفیسرڈاکٹر حافظ محداسرائیل فاروتی رشبہاز حسن)

اسلامی تعلیمات (یروفیسرڈاکٹر حافظ محمد اسرائیل فاروقی رشہباز حسن)

۱۸: مقام قرآن (میان انوار الله رشهبازسن)

انسان اورقرآن (میان انواراللدرشهبازسن) (زیرطیع)

### اردوتراجم اورتعليقات

: برعات كا انسائكلو بيير يا (قاموس البدع كا ترجمه واستدراك)

۲: صداقت نبوتِ محمدي (دلائل النبوة از وُاكْرُ منقذ كاتر جمه وتعليق)

سن: تعنسل، وضواورنماز كاطريقه مع دعاعي (الوضوء والغسل والصلاة كاترجمه وتعليق)

۳: بیمار بول کا علاج، دعا، دم اورغذا کے ذریعے (الدعاء، ویلیه العلاج بالرقی من الکتاب و السنة از ابن وهف قحطاني)

۵: جہنم اورجہنمیوں کے احوال (النار حالها و احوال اهلها کا ترجمه وتعلیق)

Y: خوش الصيبي كي را بيس (طريق الهجرتين و باب السعادتين از حافظ ابن قيم كاتر جمه او تلخيص وتعليق )

2: جنت میں خواتین کے لیے انعامات (احوال النساء فی الجنة)

٨: فرقه پرستی كے اسباب اور ان كاحل (الافترق اسبابها و علاجها) (زيرطع)

9: اصول الكرخي

ونيا وهلتي چهاؤل (الدنياظل زائل) (زيرطني)

اا: صحیح بخاری میں امام بخاری را الله کامنیج (عادات الامام بخاری فی صحیحه: شیخ عبرالحق باشی رالله)

# نظر ثانی شده کتب

ا ۔ اردوتر جمة قرآن مجيد (مولانا محدار شد كمال)

۲۔ صحیح ابن خزیمہ (ترجمہ وشرح)

س. مشكوة المصابيح (ترجمه)

۳- حدیث اور خدام حدیث (میال انوارالله)

۵\_ الاسماء الحسني (ميان انوارالله)

٢- المسندفي عذاب القبر (مولانا محدار شدكمال)

عذاب قبر، قرآن کی روشنی میں (مولا نامحدار شد کمال)

٨ - ذكرالله كفوائد (يروفيسرعنايت الله مدني)

9\_ حقانیت اسلام (پروفیسرمحمرانس)

ا ۔ منگرین حدیث کی مغالطہ اُنگیزیوں کے علمی جوابات (تخریج دخیق اور اضافہ شدہ) از حافظ جلال الدین قاسی

۱۲۔ گناہوں کی معافی کے دس اسباب (تخریج وتحقیق اور تعلیقات کے ساتھ) از حافظ جلال الدین قاتمی

سالہ اللہ تعالیٰ کی دس تا کیری نصیحتیں (تخریج و تحقیق اور تعلیقات کے ساتھ) (حافظ جلال الدین قائمی)

۱۴ ۔ سورۃ الاخلاص کا پیغام توحید (تخ یج وحقیق اور تعلیقات کے ساتھ) (حافظ جلال الدین قائمی)

10۔ آیت الکرسی اورعظمتُ الٰہی (تخریجَ وَتَقیقِ اورتعلیقات کے ساتھ) ( حافظ جلال الدین قاسی )

۱۲ - توبه کا دروازه (میان انوارالله)

21\_اصولِ كرخى پرايك نظر

۱۸ اسلامی عقائد له دومسلمانون کا مکالمه (وارثان انبیاء)

19۔ نجات یانے والے فرقے کا عقیدہ (عبدالحق ہاثمی رحمہ اللہ)

